
1 
 

PERSISTENCIA DEL CURANDERISMO EN EL CENTRO 

POBLADO DE HUASAO 

 
 
 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO 

ESCUELA DE POSGRADO 

MAESTRIA EN ANTROPOLOGÍA SOCIAL 

 

TESIS 

 

 

 

 
PARA OPTAR EL GRADO ACADÉMICO DE MAESTRO EN 

ANTROPOLOGÍA SOCIAL 
 
 

AUTORA: 

Br. ENID JASMINE ESTRADA TICA 

 

 

            ASESOR: 

       DR. JESÚS WASHINGTON ROZAS  ALVAREZ 

ORCID: 0000 0002 0523 9008 

 

 

 

 

 

CUSCO –  PERÚ 
2025 

 
 
 











2 
 

ÍNDICE 
                                                                                                                              Pag. 

INTRODUCCIÓN ................................................................................................... 4 

CAPITULO I 

MARCO TEORICO Y METODOLOGIA 

1. APROXIMACION TEORICO-CONCEPTUAL .................................................. 9 

1.1 Curandero ................................................................................................. 9 

1.2 Curanderismo ......................................................................................... 11 

1.3 Magia ...................................................................................................... 24 

1.4 Mito y Ritual ............................................................................................ 26 

1.5 Definición de otros términos .................................................................... 27 

2. ANTECEDENTES DE ESTUDIO ..................................................................... 32 

3. METODOLOGIA .............................................................................................. 40 

3.1 PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA: .................................................... 40 

3.2 FORMULACION DEL PROBLEMA: ........................................................ 41 

3.3 OBJETIVOS: ........................................................................................... 41 

3.4 JUSTIFICACION: .................................................................................... 41 

3.5 METODO: ............................................................................................... 42 

3.6 MUESTRA: ............................................................................................. 43 

3.7 LIMITACIONES DEL PROBLEMA DE INVESTIGACION: ....................... 43 

CAPITULO II 

CURANDERISMO EN HUASAO 

2. CURANDERISMO EN EL CENTRO POBLADO DE HUASAO ......................... 44 

2.1. Ubicación ................................................................................................ 44 

2.2. Antecedentes Históricos del Centro Poblado de Huasao ........................ 44 

2.3. Características del Centro Poblado de Huasao ....................................... 45 

2.4. Antecedentes Históricos del Curanderismo en Huasao ........................... 48 

2.5. El Curanderismo de Huasao en la Actualidad ......................................... 50 



3 
 

2.5.1. El K´intu Raymi .................................................................................... 51 

3.1. Concepto de Curandero(a) ........................................................................ 54 

3.2. Concepto de Paciente ............................................................................... 54 

3.3. Proceso de Aprendizaje de los Curanderos. .............................................. 55 

3.4. Cosmovisión de los Curanderos ................................................................ 64 

   3.5. Conversión a Curandero ............................................................................ 68 

3.6. Tipos de Curandero ................................................................................... 69 

3.7. Vestimenta del Curandero ......................................................................... 71 

CAPÍTULO III 

ACTIVIDAD DE LA CURANDERIA EN HUASAO 

3.1 Funciones ................................................................................................... 72 

3.3 Elementos .................................................................................................. 88 

CAPÍTULO IV 

BIENESTAR/ENFERMEDAD EN HUASAO 

CONCLUSIONES .............................................................................................. 104 

BIBLIOGRAFÍA .................................................................................................. 106 

ANEXOS ............................................................................................................ 113 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



4 
 

RESUMEN 

El estudio del curandero revela a un personaje universal con la capacidad de 

percibir energías y sanar mediante el equilibrio entre cuerpo y mente. Esta figura 

opera en el umbral entre lo sagrado y lo profano, conceptos definidos por Mircea 

Eliade como modos de ser en el mundo donde el ritual permite acceder a una 

realidad trascendental. En el contexto andino, el curanderismo integra una 

cosmovisión mágica y el uso de medicina tradicional basada en un vasto 

conocimiento herbolario. 

Históricamente, estas prácticas enfrentaron la persecución de la Inquisición, que 

etiquetó la hechicería como brujería diabólica para imponer la hegemonía 

religiosa. Sin embargo, el saber ancestral sobrevivió. En el Perú, el origen de la 

medicina se atribuye a la divinidad (leyenda de Ymai Mama Viracochan), y los 

sanadores —como los Camascas o Soncoyoc— recibían su don mediante sueños 

o señales de la naturaleza (el trueno). 

La tipología del curanderismo peruano varía regionalmente: desde el uso de 

plantas maestras como la ayahuasca en la selva, hasta los adivinos (Yatiris) y 

herbolarios en la sierra y el Cusco. En la capital incaica, el prestigio del sanador 

se vinculaba a la jerarquía sacerdotal y al mantenimiento del orden espiritual. En 

suma, la magia se define como un sistema de creencias que busca influir en el 

mundo natural y social, fundamentado en una tradición que selecciona y reelabora 

experiencias del pasado para legitimar el presente. 

Curandero 

Sagrado y lo profano 

Ayahuasca 

Magia 

 
 

 

 

 



5 
 

ABSTRACT 

This text explores the theoretical and methodological framework of the Healer 
(curandero) as a universal figure capable of restoring health through energy 

perception and the balance between mind and body. Grounded in the dialectic 

between the Sacred and the profane, and supported by Mircea Eliade’s theories, 

the study analyzes how healing rituals represent a transition from an ephemeral 

reality to a transcendental one. 

In the Andean context, the investigation details the historical evolution of 

Curanderismo, from its divine origins in Inca mythology—embodied by figures like 

Ymai Mama Viracochan—to its persistence despite colonial persecution and the 

Inquisition. The text categorizes the diverse traditional specialists in Peru, such as 

the Camascas, Yatiris, and Hampikoq, highlighting regional differences: the use of 

master plants like Ayahuasca in the Amazon and herbalist traditions in the 

Highlands and Cusco. Ultimately, the practice is defined as a complex system of 

Magic and worldview that reinterprets ancestral knowledge to address social and 

natural needs in the present. 

Healer 

Sacred and profane 

Ayahuasca 

Magic 

 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



6 
 

INTRODUCCIÓN 

El centro poblado de Huasao se encuentra en el distrito de Oropesa, provincia de 

Quispicanchis, departamento del Cusco a 3,280 m.s.n.m. al Sur Este de la 

provincia y ciudad del Cusco; a 16 Km de la ciudad. 

Históricamente, el centro poblado de Huasao se caracteriza por tener curanderos 

de prestigio, quienes son visitados por gente de diversas zonas del Perú, debido a 

los aciertos en la lectura de coca, la efectividad en sus curaciones y ofrendas a la 

tierra y a los apus; además que algunos curanderos y curanderas conservan 

algunas tradiciones en su actividad. 

En la presente investigación se aborda la historia de los curanderos a través de 

historias de vida, obtenidas durante las innumerables visitas a los curanderos y 

curanderas; teniendo muchas veces que pasar de pacientes, inclusive solicitando 

el permiso a otros pacientes, esperando junto a ellos para poder ingresar y 

conocer mediante la observación participante las funciones y técnicas que 

emplean dichos personajes en las diferentes curaciones, lecturas de suerte, 

pagos a la tierra y algunos actos de brujería realizados en sus consultorios. 

Para ello nos hemos planteado las interrogantes: ¿Cómo fue la historia del 

curanderismo en Huasao? y ¿De qué manera persiste el curanderismo en 

Huasao?, logrando conocer mediante historias de vida, los antecedentes 

históricos del curanderismo y analizar la persistencia  en la comunidad de Huasao 

hoy Centro Poblado. 

Nuestro estudio es básicamente etnográfico en su variante de historias de vida. A 

partir de esto se plantea que el Curanderismo en Huasao es una actividad muy 

difundida desde hace 20 años aproximadamente, debido a la afluencia de turistas; 

teniendo en cuenta que los curanderos en Huasao habitan hace más de 50 años 

atrás.  

Esta investigación es importante porque muestra la historia de los curanderos 

más antiguos y reconocidos del Centro Poblado de Huasao y cómo persiste el 

curanderismo en la actualidad, pese al avance de la medicina científica; así 

mismo para mostrar el pensamiento andino de una actividad tradicional recreada 

con la introducción de nuevos elementos occidentales. 

Para lograr este resultado, durante los años 2011 y 2012, hicimos numerosos 

viajes hacia el sureste de Cusco, para recabar información sobre los curanderos 

de la zona de Huasao; los más conocidos y los curanderos nacidos en Huasao, 



7 
 

preguntando dónde atendían y qué días se les podía encontrar, en algunas 

ocasiones nos decían que los más antiguos y famosos ya habían dejado de existir 

como es el caso de Don Benito Ccorihuamán, Julián Challayco, Melchor Deza y 

otros. Entre las innumerables  conversaciones con los curanderos, parientes y 

vecinos de los curanderos, de quienes se obtuvo información valiosa para el tema 

de investigación, surgieron algunas sorpresas en cuanto a las relaciones sociales 

y de parentesco entre los curanderos y curanderas, entendiendo así el recelo que 

existe entre ellos, para brindar información acerca de sus historias de vida.  

Este tema ha sido poco explorado por los antropólogos, sin embargo, se encontró 

algunos artículos referidos a la actividad del curanderismo actual en Huasao por 

investigadores cusqueños. Resaltando que existen innumerables libros sobre 

chamanismo, brujería y curanderismo en Latinoamérica y el mundo, abriendo 

paso para una amplia investigación sobre el tema. 

Empezando de esta forma el desarrollo de la presente investigación, su 

sistematización y análisis, que guiaron la investigación dividida en 4 Capítulos:   

En el Capítulo Primero se presenta el Marco Teórico y la Metodología; a partir de 

una  aproximación teórico-conceptual sobre el curandero, curanderismo, magia, 

mito y ritual; a través de referencias históricas-bibliográficas  además del origen 

del curanderismo en América, Perú y Cusco con la finalidad de conocer la 

trayectoria del curanderismo a través de sus distintas especialidades, pues el 

curanderismo constituye una práctica tradicional que nos proporciona a lo largo de 

su historia datos inéditos sobre su persistencia, a pesar del avance de la medicina 

científica; así como el reconocimiento por parte de la población sobre las 

cualidades de los curanderos tradicionales. Por otro lado, en este apartado 

también se observará la influencia de la Iglesia Católica en términos como 

demonio, diablo, santos, vírgenes etc., una herencia colonial que se encuentra 

manifestada en la actualidad, sin embargo, no es nuestra intención profundizar en 

ese tema, ya que se trata de un trabajo propiamente etnográfico que pretende que 

sea el mismo actor el que se manifieste bajo sus propios términos; seguida de los 

antecedentes de estudio referidos al tema. Así mismo en este capítulo se describe 

la metodología que se utilizó a partir de una investigación etnográfica-deductiva, 

una muestra y técnicas utilizadas. 

En el 2° Capítulo, se describe al curanderismo en el Centro Poblado de Huasao a 

partir de la ubicación de la zona de investigación y los antecedentes históricos 



8 
 

sobre la comunidad mediante sus características socioeconómicas, religiosas, 

culturales y políticas, pasando así a analizar el origen y la historia del 

curanderismo en la zona, la creación del “K’intu Raymi” para promover el Turismo 

Místico en Huasao, mediante el encuentro de curanderos de diversas zonas del 

país y del extranjero, mostrando de esta forma el panorama actual de una practica 

milenaria. Así mismo se encuentra una descripción amplia sobre el aprendizaje de 

los curanderos de Huasao, partiendo de la concepción de curandero y paciente, 

continuando con la cosmovisión que tienen los curanderos sobre el mundo que 

les rodea, explicando así la conversión a curandero, la tipología que existe y la 

vestimenta que utilizan. 

En el 3er. Capítulo, se describe la actividad de la curandería mediante las 

funciones (adivinación, curación, ofrenda, brujería o hechicería) y técnicas (hojas 

de coca, naipes, pago a la tierra, para curar algunas enfermedades, para hacer y 

revertir el daño-brujería o hechicería, baños de florecimiento, amuletos), que 

poseen los curanderos y curanderas de Huasao, así mismo, los elementos que 

utilizan, la procedencia de estos y su tipología a partir de su origen (vegetal, 

animal y mineral). 

En el 4° Capítulo, se explica el origen de las enfermedades: natural, sobrenatural 

y humano, a partir de la concepción que tienen los curanderos y pacientes sobre 

bienestar y enfermedad. 

Finalizando el trabajo de investigación con las conclusiones a las que se llegaron 

tras la sistematización, la bibliografía que se utilizó antes y durante el desarrollo 

de la tesis, anexos donde se encuentran mapas y fotografías.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



9 
 

CAPITULO I 
MARCO TEORICO Y METODOLOGIA 

 

1. APROXIMACION TEORICO-CONCEPTUAL 
1.1 Curandero 

El Curandero es un personaje presente en muchas culturas del mundo, él tiene la 

capacidad de percibir energías, cosas o personas que causan enfermedades, por 

lo que a él se le atribuye el poder de sanar. 

La práctica de sanación es universal, en los pueblos indígenas al curandero se le 

conoce con distintos nombres como: brujo, hechicero, curador, chamán, yerbero, 

todo esto de acuerdo al grupo cultural y a su región de pertenencia.  

Los curanderos preparan remedios con extractos de hierbas inofensivas, o bien 

imponen sus manos al enfermo curando con sus energías, estas causan 

alteraciones en el organismo, pero su verdadera fuerza radica en que añaden un 

factor psicológico en el paciente, generando un cambio en el estado de animo  del 

enfermo lo que ayuda a la sanación manteniendo un equilibrio entre cuerpo y 

mente. 

Para definir mejor el objeto de nuestra investigación es necesario tener una base 

teórica que ayude a comprender al “sanador”, nuestra interrogante pretende 

analizar el arquetipo que da forma al que sana en el mundo.  

Hay una exuberante tradición sanadora en el mundo. El primero que se nos viene 

a la mente es la de Jesús de Nazaret quien encarna para nosotros el mayor 

símbolo del “sanador”, expliquemos mejor el ejemplo: Jesús en la tradición 

cristiana, es conocido como el que “cura las enfermedades del Cuerpo y del 

Alma”, el que saca los demonios del cuerpo poseído.  

-"Muchos le siguieron, y él los sanó a todos" (Mt 12, 15) 

-"Su fama crecía más y más y muchas personas acudían a él, para que los 

sanara de sus enfermedades" (Jn 5, 14-15) 

-"Jesús predicaba la Buena Nueva del Reino y sanaba todas las dolencias y 

enfermedades de la gente"(Mt. 4, 23) 

Hay una línea que se identifica claramente en las sanaciones de Jesús de 

Nazaret, la de lo sagrado y lo profano, él tiene el poder para curar, porque es el 

hijo de Dios. El Dios hecho Hombre.    



10 
 

En el texto “El hombre y lo sagrado”; se  explica sobre los  ritos ante lo sagrado-

profano, puro-impuro:  

“No hay en el universo nada que no sea susceptible de formar una 

oposición bipartita y que no pueda entonces simbolizar las diferentes 

manifestaciones aceptadas y antagónicas de lo puro y lo impuro, de las 

energías vivificadoras  y de las fuerzas de muerte, de los atractivos y 

repulsivos  del mundo religioso. Al primero pertenecen la claridad y la 

sequedad del día; al segundo las tinieblas y la humedad de la noche” 1. 

Como es expuesto en el ejemplo anterior, la figura del sanador está acompañada 

de ritos que pasan de lo Sagrado a  lo Profano y sucesivamente.  

Así es que Mircea Eliade define:  

“El camino es arduo, está sembrado de peligros, porque, de hecho, es un 

rito de paso de lo profano a lo sagrado; de lo efímero y lo ilusorio a la 

realidad y la eternidad; de la muerte a la vida; del hombre a la divinidad” 2 . 

Eliade, también indica que hay dos modos de ser en el mundo: 

“[…] los modos de ser sagrado y profano dependen de las diferentes 

posiciones que el hombre ha conquistado en el Cosmos; interesan por igual 

al filósofo que al hombre indagador ávido de conocer las dimensiones 

posibles de la existencia humana”3.  

Lo Sagrado es el camino del Curandero, lo profano es lo cotidiano en un sentido, 

lo sagrado es el ritual, la forma alterada de la realidad que se usa para sanar.  

“De la hierofanía4 más elemental (por ejemplo, la manifestación de lo 

sagrado en un objeto cualquiera, una piedra o un árbol) hasta la hierofanía 

suprema, que es, para un cristiano, la encarnación de Dios en Jesucristo, 

no existe solución de continuidad. Se trata siempre del mismo acto 

misterioso: la manifestación de algo «completamente diferente», de una 

realidad que no pertenece a nuestro mundo, en objetos que forman parte 

integrante de nuestro mundo «natural», «profano»”5.  

La cosmovisión es un componente fundamental en la construcción del Curandero, 

la práctica de la medicina popular y su concepción mágica que incluyen ritos y 

 
1Ver: Caillois “El Hombre y lo Sagrado” (1942:40). 
2Ver: Eliade “El Mito del eterno Retorno: arquetipos y repeticiones” (1972:13). 
3Ver: Eliade “Lo Sagrado y lo Profano” (1998:11). 
4Etimológicamente dice: “que algo sagrado se nos muestra”. 
5Ver: Eliade “Lo Sagrado y lo Profano” (1998:9). 



11 
 

mitos, muchos de ellos ya perdidos con el paso del tiempo, son formas 

específicas de percibir el mundo, su mundo. 

Esta es la cultura llamada popular o tradicional donde la medicina popular recoge 

todo el conocimiento de antaño, el cual hereda el Curandero y que reinterpreta 

para sí mismo. 

“[...] el caudal de expresiones materiales, de organización, cognitivas, 

emotivas y simbólicas que se utilizan y producen hoy, pero fincadas en 

experiencias previas sobre la  manera que tiene un grupo de dar respuesta 

y vincularse a su entorno social y productivo. Así, la tradición es pensada 

como mecanismo de selección, reelaboración y de invención, proyectado 

desde el pasado para legitimar el presente”6.  

1.2 Curanderismo 
Es el proceso por el cual los curanderos hacen uso de la medicina tradicional para 

curar diversas enfermedades de las personas.  

A. Curanderismo en América 
El primer contacto histórico con la magia, lo sobrenatural y la brujería se remonta 

al paleolítico, aunque es un tema que se analiza con más fuerza durante la Edad 

Media en Europa, debido a la superstición y a la hegemonía que quería establecer 

la religión sobre todos sus ciudadanos. La brujería fue perfilándose como un culto 

religioso, no reconocido como tal hasta el siglo XV7. 

En la Edad Media hasta los primeros albores del Renacimiento, la brujería 

formaba parte de la magia, encantamientos y hechicería  teniendo un poder 

importante, pueblos de África y de América, griegos, romanos, etc., fueron 

animistas y cultivaron todas sus implícitas modalidades: el fetichismo, 

chamanismo, totemismo, etc., lo cual significa que la organización social de 

nuestros antepasados, en su dimensión práctica, frente al problema de la 

enfermedad, infortunios, calamidades, se centró alrededor de la hechicería. 

Tenían la convicción de que el Dios de la medicina, Asclepio, aparecía en los 

sueños de las personas muy enfermas que en esa época solían dormir en los 

templos consagrados a su culto, indicándoles cual sería el mejor tratamiento para 

la enfermedad o bien, para directamente curarlos. Así, reyes y vasallos 

consultaban a magos y hechiceros acerca de problemas de la vida cotidiana, 

 
6Ver: Broda y Baez “Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas  de México” (2001:166). 
7 Para más información ver: Donovan “Historia de la Brujería” (1978). 



12 
 

pactos, negocios, amor, ungüentos curativos; a finales del siglo XVII, este tipo de 

creencias supersticiosas y populares fueron radicalmente sustituidas por el 

razonamiento y el saber científico, principalmente cuando la iglesia comenzó a 

adoptar una postura cada vez más severa, pues le restaba poder en cuanto a la 

manipulación de sus fieles y proclamando que el clero era el único y verdadero 

intermediario entre Dios y los hombres defendieron sus intereses comenzando la 

llamada “caza de brujas” (promovida por el Tribunal de la Santa Inquisición, cuyo 

máximo representante en España fue Tomás de Torquemada: una cruzada que 

consistía en la persecución y condenas en la hoguera de los herejes (brujas, 

hechiceros e incluso curanderos) que practicaban acciones ajenas a lo que 

predicaba la Iglesia y la religión;  vincularon a las brujas como la figura del diablo 

en la tierra. Con el fin de poder extinguirla, la iglesia católica declaró que la 

brujería era una religión que tenía por Dios al diablo. La magia era inherente a la 

brujería ritual, y muchas de las que fueron condenadas a la hoguera por brujería, 

en realidad no eran más que hechiceras, cuyas actividades no comportaban culto 

alguno. 
Entonces el creer en la realidad de la brujería y toda su magia se convirtió en 

herejía y los que siguieron estas ideas fueron perseguidos y condenados. Los 

procesos llevados contra la brujería dieron lugar a la creencia de que las brujas se 

organizaban en grupos de trece miembros, contaban con un dirigente que 

pertenecía a una clase social más elevada que el resto de los miembros, con una 

serie de deberes organizativos y sacerdotales, además, seguían un ritual de culto 

propio. Sin embargo, este proceso llevado a cabo en la Edad Media permanece 

en la oscuridad, pues no hay datos que puedan tomarse como fidedignos, pues 

los acusados firmaban las confesiones que la Inquisición les dictaba para parar 

con las torturas y evadir la hoguera. 

En Italia durante el Renacimiento había dos tipos de bruja, una la bruja medieval 

perteneciente al hábitat rural, y otra bruja o la hechicera, más relacionada con el 

ambiente urbano. 

La mayoría eran viejas, arrugadas y melancólicas, sin embargo, es poco probable 

que fueran todas brujas, la mayoría eran ancianas.  

Sin embargo no ha sido fácil suprimir el arquetipo ancestral-inconsciente de los 

individuos si fueron animistas, las huellas de sus creencias y prácticas no han 

sido borradas por leyes y prohibiciones. 



13 
 

La predisposición inconsciente es un hecho reconocible en la historia, la prueba 

más evidente son las supersticiones8, las que sin lógica aparente determinan 

nuestra conducta o actitud corriente. 

El hecho de que la iglesia católica condenara a la hechicería pagana, llamándola 

brujería y declarándola diabólica no significó que ésta dejase de ser practicada.  

Muchas prácticas de la hechicería pasaron a ser patrimonio de la medicina, de la 

magia, la astrología y la alquimia. 

Durante la Colonia, en el área andina la hechicería femenina canalizó gran parte 

del comportamiento y los valores rechazados por las instituciones y la estructura 

social colonial, desafiando a la cultura y moral dominantes. 

Fue muy difundido el uso de animales, muñecos, brebajes e ídolos indígenas, se 

invocaba a espíritus, a santos y a la Virgen María, pero también era común la 

invocación al demonio y a ciertas figuras andinas ancestrales, como el Inca y la 

Coya: la asociación "demonio-inca" respondía a una construcción ideológica de 

los curas católicos. 

El ejercicio de la hechicería fue uno de los factores que permitió la supervivencia 

de ciertos rasgos culturales andinos pre-coloniales, aunque en un contexto social 

distinto, aliarse con el demonio y con el Inca significaba una doble amenaza, por 

cuanto ambos encarnaban a los enemigos de la cristiandad. Las mujeres 

diseñaban estrategias para tener dominio de las situaciones amorosas, a través 

de la autoridad sobre los hombres. Esta actitud se presentaba como una 

provocación que contravenía el cuerpo de conductas que, según las autoridades 

civiles y religiosas, debía mantener la mujer ante el hombre.  

B. Curanderismo en el Perú 
Con frecuencia los autores contemporáneos, españoles e incluso indígenas 

aplicaban los términos brujos o hechiceros indistintamente a los especialistas 

religiosos andinos, aunque estos eran en realidad sacerdotes o curanderos, y 

pocas veces se trataba de “brujos” que empleaban maleficios. 

El cronista Polo de Ondegardo caracterizó estos adivinos en: 

“Otro género de hechizerosauía…  

permitidos por los Yngas en cierta manera,  

que son como brujos. Que toman la figura que 

 
8Etimológicamente significa: supervivencia de situaciones anteriores. 



14 
 

quieren y van por el ayre en breue tiempo,  

mucho camino, y ven lo que passa, hablan 

con el demonio, el cual les responde en ciertas  

piedras o en otras cosas…Estos sirven 

de adivinos, y que decir lo que pasa en 

lugares muy remotos, antes que venga o pueda 

venir la nueva…el mesmodía y 

el tiempo que las tales cosas sucedieron, 

o el día siguiente, que por curso natural era 

imposible saberlas tan presto”9 

El origen de la medicina peruana aparece a raíz del cataclismo equivalente al 

diluvio universal, claramente enunciado en la leyenda que procura establecer los 

orígenes de la humanidad: 

“y en Pucara- dice Molina– que es quarenta leguas de la ciudad del Cuzco, 

por el camino del Collao, dicen que baxó fuego del cielo y quemó gran 

parte dellos, y que los que iban huyendo se conuirtieron en piedras y que el 

Hacedor, a quien ellos decían que era el padre de Ymai Mama y de 

TocapoViracochan mandó que desde allí se partiese el mayor de sus hijos, 

llamado Ymai Mama Viracochan, en cuyo poder y mano están todas las 

cosas, y que fuesse por el camino de los Andes y montañas de toda la 

tierra; y que fuesse dando y poniendo nombres a todos los arboles grandes 

y pequeños y a las flores y frutas que auian de tener y mostrando a las 

gentes las que eran para comer y las que no, y las que eran buenas para 

medicinas; y así mismo puso nombres a todas las yeruas y flores y que 

éste mostró a las gentes las yeruas que tenían virtud para curar y las que 

podían matar. Y al hijo llamado TocapoViracochan, que quiere decir en su 

lengua Hacedor en que se incluyen todas las cosas, le mandó fuese por el 

camino de los llanos visitando las gentes y poniendo nombres a los ríos y 

árboles que en ellos uuise y dándoles sus frutos y flores por la horden 

dicha y que assi se fuese bajando hasta lo más bajo desta tierra y de allí se 

suuieran al cielo, después de aueracauado de hazer lo que auia en la 

tierra…Dicen también en esta misma fábula que en tierra Huanaco…y que 

 
9 Ver: Urteaga y Romero “Relación de las fábulas y ritos de los incas” (1916:10). 



15 
 

allí manifestó a las gentes los nombres y propiedades que las aues y 

animales y demás sauandijas tenían” 10. 

La leyenda nos muestra que es la divinidad misma la que hace a los hombres 

dueños de las primeras nociones médicas y tiene el mérito de conceder a la 

Medicina Peruana un origen divino de las propiedades asignadas a ciertos 

productos animales y vegetales que representaron el arsenal efectivo de la terapia 

de los primitivos peruanos. 

“También ay indios que curan enfermedades, assi hombres como mujeres 

que se llaman (Camasca o Soncoyoc) y no hacen cura que no proceda 

sacrificio y suertes, y dizen estos que entre sueños se les dio el oficio de 

curar apareciéndoseles alguna persona que se dolía de su necesidad, y 

que les dio el tal poder. Y assi siempre que curan hacen sacrificio a esta 

persona que dizen se les aparesció entre sueños y que les enseñó el modo 

de curar y los instrumentos dello” 

“También hay mujeres parteras, y dizen que entre sueños se les dio este 

oficio, pareciéndoseles quien les dio el poder e instrumentos. Y estas 

mismas entienden en curar las preñadas…”11. 

“Auía otros llamados camascas, los quales decían que aquella gracia y 

uirtud que tenían los vnos la auianreceuio del trueno, diciendo que cuando 

algún rayo caya y quedaua alguno atemoricado después de uelto en si 

decía que el trueno le auia mostrado aquel arte, otra fuese de curar con 

yeruas, ora fuese de dar sus respuestas en las cosas que se les 

preguntauan.Y así mismo quando alguno se escapaua de algún rio o 

peligro grande decían se les aparecia el demonio; y los que quería que 

cuirase con yeruas se las mostraua, de a donde ha procedido auer muchos 

indios grandes heruolarios”12. 

Curanderos que han hecho de su arte de curar un modo de vivir y que lo practican 

unas veces desenmascaradamente y otras en reserva; hay de varias clases unos 

en lugares muy apartados en aquellos lugares donde la credulidad de la 

ignorancia es mayor y se dedica exclusivamente a curaciones de apariencia 

maravillosa, otros de espíritu aventurero recorren distancias considerables con un 
 

10 Ver: Urteaga y Romero (10). 
11Ver: Urteaga y Romero “Los errores y supersticiones de los indios, sacadas del tratado y averiguación que 
hizo el Licenciado Polo de Ondegardo” (1916:35). 
12Ver: Molina“Fábulas y ritos de los Incas” (1943). 



16 
 

arsenal terapéutico y prontos a explorar la credulidad ingenua de los que creen en 

ellos más que en los médicos y por último sujetos que en centros de pobrísima 

cultura ejercen conjuntamente la medicina y la hechicería. Se trata de sujetos que 

han heredado de sus antepasados las nociones médicas que ejercen y que 

considerando lucrativo este ejercicio profesional, cuidan de transmitir a sus 

descendientes las nociones que ellos a su vez, heredaron de sus progenitores. 

El curandero moderno se forma a la sombra protectora de un curandero que, por 

razones especiales, afecto familiar, simpatía o reconocimiento, procura enseñar al 

discípulo cuanto él se tiene aprendido. Enseñanza esencialmente práctica, 

enseñanza sin libros, esta enseñanza ha llegado a hacerse tan común en 

nuestras poblaciones de la sierra que hay en ellas verdaderas familias de 

curanderos, en quienes este ejercicio representa un verdadero patrimonio. 

Evitando discusiones en torno a si fue la divinidad misma la que dio a los 

peruanos las primeras nociones de medicina o si fue el fundador del Imperio, 

como lo asevera Garcilaso13, es de creer que este mecanismo de la transmisión 

directa de conocimientos represente el origen de la perpetuación, entre los 

antiguos peruanos, de los conocimientos médicos que ellos alcanzaron. 

“Purgabanse de ordinario cuando se sentía apesgados y cargados, y eran 

en salud más que en cualquier enfermedad. Tomaban hiervas y unas 

raíces blancas que son como nabos pequeños… estas purgas y sangrías 

mandaban hacer los más experimentados en ellas, particularmente 

ancianas (las parteras) y grandes herbolarios que los hubo muy famosos 

en tiempo de los incas que conocían la virtud de muchas hiervas y que por 

tradición las enseñaban a sus hijos y estos eran tenidos por médicos no 

para curar a todos sino a los reyes, a los de su sangre, los curacas, sus 

pacientes. La gente común se curaban unos  a otros por lo que habían oído 

de medicamentos”14. 

Creemos que el porvenir nos reserva ratificaciones y rectificaciones en el campo 

de la historia del primitivo Perú. La contemplación de los ceramios peruanos 

revela la intensidad ideográfica de los artistas del imperio de los Incas.  (Véase foto 

nº1 en anexo fotos) 

 
13Ver: De la Vega “Comentarios Reales” (1918:49-50). 
14Ver: De la Vega “Los Comentarios Reales” (1918). 



17 
 

Es considerable la variedad de oficios a que daban lugar entre los primitivos 

peruanos el deseo de aliviar al hombre enfermo en sus dolencias, a ser cierto 

cuanto dicen al respecto, verdad que con algo de confusión. Entre los Cronistas 

de Indias, el único punto en que tales autores están en perfecto acuerdo es el 

relativo al conocimiento que los primitivos peruanos tuvieron de las 

propiedades de algunos vegetales, lo que ha hecho decir a tales cronistas que 

los dichos Indios fueron “grandes herbolarios”, pero al mismo tiempo también 

debieron ejercer las funciones de hechiceros, así los oficios que existieron 

fueron: 

- Los Calparicuqui: “Quiere decir los que uen la uentura y suceso que auian 

de tener las cosas que les preguntauan, los quales para el dicho efecto 

matauanaues, corderos y carneros y soplando por cierta uena los bofes, en 

ellos hallauan ciertas señales, por donde decían lo que auia de suceder”15.  

Aún cuando la interpretación sea más amplia respecto al significado de la técnica, 

parece que Molina y Cabello Balboa hacen referencia al mismo grupo de 

curanderos o adivinos y decimos curanderos porque el pronóstico debió contarse 

en el número de las más frecuentes adivinaciones.   

- Los Viropiricos: “Auia otros que llamauan viro piricos, los qualesquemauan 

en el fuego seuo de carnero y coca y en ciertas aguas y señales que 

hacían al tiempo del quemar, uian lo que auia de suceder, y al que los 

consultaua se lo decian”16. 

- Los Achicoc: “Auia otros llamados achicoc, que son los sortilegios que con 

maíz y estiércol de carneros echahuan suertes; si quedaua pares o nones 

daban sus respuestas diciendo así mismo lo que querían sauer del que los 

llamaua”17. 

- Los Socyac: “Socyac es sortilegio y adivino por maíces, haze algunos 

montoncitos pequeños de granos de maíz sin contallo, y después va 

quitando vno de vna parte y otro de otra, y conforme quedan pares o 

nones, es buena o mala la suerte. Aunque en vn pueblo exhibiovnodeste 

 
15Ver: Urteaga y Romero”Historia del Perú” de Cabello Balboa (1920:20).  
16Ver: Molina (20). 
17Ver: Molina (21). 



18 
 

oficio vna bolsa con muchas piedrezuelas, que dixo se llamauanChunpirun, 

y que las avia heredado de su agüelo para este efecto”18. 

- Los Camascas: “Auia otros llamados camascas, los quales decían que 

aquella gracia y uirtud que tenían los vnos la auianreceuido del 

Trueno…”19. 

- Los Yacarcaes: “Auia otros llamados yacarcaes, y estos heran naturales de 

Huaro, tuuieron grandes pactos con el demonio”20. 

- Los Huacapvillac: “Auian también otros hechiceros que tenían a cargo las 

guacas, entre los qualesauia algunos que entre algunas dellashablauan 

con el demonio y receuian sus respuestas y decían al pueblo lo dellos 

querían sauer o particularmente a las personas que se lo yua a 

encomendar aun en que pocas uecesdauan respuestas verdaderas. Según 

decían usauan todas las gentes desta tierra confesarse…..”21. 

De estos adivinos y sacerdotes dice Arriaga: “Huacapvillac, que quiere decir el 

que habla con la Huaca, es el mayor y tiene cuidado de guardar la huaca y hablar 

con ella, y responder al pueblo, lo que el finge que le dize, aunque algunas veces 

les habla el demonio por la piedra. Y llevar las ofrendas, y hazer los sacrificios y 

echar los ayunos, y mandar hazer la chicha para la fiesta de las huacas, y 

enseñar su idolatría y contar con sus fábulas y reprehenden a los descuidados en 

el culto y veneración de sus huacas”22. 

- Los Ichuris: “Según decían usauan todas las gentes desta tierra confesarse 

con los hechiceros que tenían a cargo las huacas, la cual confesión hacían 

pública para sauer si auia confesado uerdad o mentira; sobre lo cual se 

hacían grandes castigos”23. 

- Los Malquipvillac: el que habla con los Malquis, tiene el mismo oficio 

respecto de los Malquis, que el pasado (Huacapvillac) con las huacas. A 

este mismo modo es Libiapvillac, que habla con el rayo y Punchaupvillac, 

que habla con el Sol24. 

 
18Ver: Urteaga y Romero“Extirpación de la idolatría del Pirv” de  Arriaga (1920:34) 
19Ver: Molina (6). 
20Ver: Molina (22). 
21Ver: Molina (22). 
22Ver: Arriaga (32). 
23Ver: Molina (23). 
24Ver: Arriaga (32). 



19 
 

- Los Yanapac: “Cada vnodestos tiene su ministro menor, y ayudante y assi 

le llaman Yanapac, el que ayuda, y aun en muchas partes vsurpando 

nuestro nombre le llaman comúnmente sacristan, porque le sirve en los 

sacrificios, y quando falta el ministro mayor suele entrar en su lugar aunque 

no siempre”25. 

- Los “Rapiac: son también adivinos y responden a los que le consultan por 

los molledos de los brazos y si se le menea el derecho dice que sucederá 

bien y si el izquierdo, que mal”26. 

- Los “Pacharicuc o Pachacatic o Pachacuc, son otros adivinos por los pies 

de vnas arañas, que llaman Paccha y también Orosso y son muy grandes y 

peludas. Quando le consultan para alguna cosa, va a buscar en los 

agujeros de las paredes o debaxo de algunas piedras, vnadestas arañas, 

cuya especie es conocida, y poniéndola sobre vna manta, o en el suelo la 

persigue con un palillo, hasta que se quiebran los pies y luego mira que 

pies o manos le faltan y por allí adivina”27. 

- Los Moscoc: “son adivinos por los sueños, llega vna persona a preguntalle 

si sanara o morirá, o si parecerá vn caballo que se le perdió, etc. Y si es 

varón el que le consulta, le pide la huaraca de la cabeza o la chuspa o 

manta u otra cosa de su vestido, y si es mujer le pide el chumbi, que es la 

faja, o cosa semejante, y las lleva a su casa, y duerme sobre ello, y 

conforme  a lo que sueña asi responde. Y si les consultan por amores les 

piden los cabellos, o ropa de la persona de quien an de adivinar”28. 

- El “Hacaricuc o Cuyricuc es el que mira cuyes, y abriéndoles con la vña 

adivina por ellos, mirando de qué parte sale la sangre, o que parte se 

menea de las entrañas. Que era el modo muy vsadoentre los gentiles 

Romanos”29. 

- Los “Amautas eran los filósofos, rastrearon con lumbre natural al verdadero 

sumo Dios y Señor Nuestro que creó al cielo y la tierra”30. 

“También ay mujeres parteras, y dizenquentre sueños se les dio este oficio, 

apareciéndoseles quien les dio el poder e instrumentos. Y estas mismas 
 

25Ver: Arriaga (34). 
26Ver: Arriaga (34). 
27Ver: Arriaga (35). 
28Ver: Arriaga (35). 
29Ver: Arriaga (35). 
30Ver: de la Vega (80). 



20 
 

entienden en curar las preñadas para enderezar las criaturas y aun para matarla 

en el cuerpo de la madre con artificios que tienen lleuando paga por esto”31. 

No había hospitales sino unos albergues emplazados en el campo donde se 

atendía a los enfermos y caminantes. Mientras el indio estaba enfermo, sin 

trabajar, no pagaba tributo al Inca. Los ciegos, cojos, mudos, tullidos y enfermos 

incurables, comían de los depósitos de alimentos que poseía el Inca.  

Garcilaso dice: 

“Los Incas en su República tampoco se olvidaron de los caminantes, que 

en todos los caminos reales y comunes mandaron hacer casas de 

hospedería, que llamaron Corpahuasi, donde les daban de comer y todo lo 

necesario para su camino, de los depósitos reales que en cada pueblo 

había; y si enfermaban los cuidaban con grandísimo cuidado y regalo; de 

manera que no echasen menos sus casas sino que antes les sobrase de lo 

que en ellas podían tener”32. 

Una fiesta del ritual inca puede y debe ser considerada como la fiesta de la salud 

en el antiguo Perú, es la fiesta en la cual se invoca a las divinidades el bien de la 

salud y se realiza toda una serie de medidas cuya finalidad es la de evitar el daño 

de las enfermedades, es la Fiesta de la Citúa, a la cual ha llamado el Dr. Urteaga 

la “Fiesta de la Purificación”: 
“El décimo mes se llama Coya Raymi en el qual se quemauan otros cien 

carneros blancos lanudos. En este mes (que corresponde a setiembre) se 

hazia la fiesta llamada, Citúa, en esta forma, que se juntaban todos antes 

que saliese la luna el primer día, y que viéndola dauan grandes vozes con 

hachos de fuego en las manos diciendo vaya el mal fuera, dándose vnos a 

otros con ellos. Estos se llaman Panconcos. Y esto hecho se hazia el 

lauatorio general en los arroyos y fuentes, cada vno en su seque o 

pertenencia, y beuianquatro días arreo. Este mes sacauan las mamaconas 

del Sol gran cantidad de bollos hechos con sangre de ciertos sacrificios: y 

cada vno de los forasteros dauanvn bocado, y también enviauan a las 

huacas forasteras de todo el reyno y a diuersos curacas en señal de 

confederación y lealtad al Sol y al inca. Los lauatorios y borracheras y 

algún rastro desta fiesta llamada, Citúa, aun dura todauia en algunas partes 

 
31Ver: Polo (36). 
32Ver: de la Vega (77). 



21 
 

con ceremonias algo diferenciadas, y con mucho secreto. Aunque lo 

principal y público a ya cessado”33. 

 

Los alcances que brinda Juan Lastres34, es acerca del proceso que tuvo la 

medicina: El hombre fue experimentando con diversas plantas, calor de la luz 

solar, agua para poder aliviar diversos males. Es por esta razón que en un 

principio existió el culto por la naturaleza y el culto por los espíritus 

sobrenaturales, es así que como primera doctrina aparece el animismo; las 

plantas, rocas, animales están dotados de animación y de aquí deriva la magia, la 

adoración a estos seres y la manera de entrar en relación con ellos. Existía el 

temor y el respeto por lo sobrenatural al que se le concede estar dotado por 

fuerzas misteriosas. La tierra del Tawantinsuyo era privilegiada para la obtención 

de toda clase de recursos naturales de los tres reinos (animal, vegetal, mineral). 

- En la Costa y Selva. 
En estas regiones usualmente se practica el “shamanismo”- término derivado 

posiblemente de Sramana- el cual consiste en un culto mágico, el centro de 

gravedad de este culto es el shamán, una especie de sacerdote, hechicero y 

adivino, médico que suele ser a su vez músico, cantor, poeta. 

El término “shamanismo” es considerado hoy parte del vocabulario técnico de la 

antropología y empleado en cualquier culto de tipo animista, sobre todo en la zona 

norte y centro del país35. 

No obstante el fenómeno curanderil en la Amazonía, va estrechamente ligado al 

uso e ingestión de plantas alucinógenas como  son el “Ayahuasca”, “San Pedro” 

“Tabaco”, “Floripondio”, “Coca”, etc. Siendo la Ayahuasca36 una planta de vital 

importancia para los curanderos de esta zona, ya que les procura el viaje por el 

mundo de los dioses, espíritus de la selva, les permite ver las cosas tal y como 

son; resulta difícil entender sus propiedades, pues es una droga que produce 

alucinaciones, que transforma la personalidad y crea adicción. El curandero con 

una fuerte disciplina, dedicación y muchas tomas de ayahuasca, aprende a 

controlar la visión o mareación (estado en trance). Su capacidad se define por la 
 

33Ver: Polo (23). 
34Para mas información ver: Lastres “Historia de la Medicina Peruana” (1951). 
35Para mas información ver: Chiappe; Lemlip y Millones “Alucinógenos y shamanismo en el Perú 
Contemporáneo” (1985). 
36Nombre quechua proviene de:“aya” que significa muerto o difunto y “huasca” = liana, soga o bejuco. Su 
traducción literal sería entonces: “soga de muerte” (Ver Chiappe 1985:5). 



22 
 

abstinencia, la fe, dedicación y sacrificio como largas dietas, retiros, no come sal, 

ají, condimentos, grasas o carne de cerdo, no toma alcohol, no tiene relaciones 

sexuales.  

- En la Sierra. 
Curanderos del Altiplano 

Los curanderos37 son llamados “Hampikoq” entre los quechuas y “Colliris” entre 

los Aymara, son los encargados de restablecer la salud, mediante medicamentos 

y procedimientos tradicionales. 

Los adivinos o “Yatiris” son los que buscan las causas ocultas de las 

enfermedades, robos y otras desgracias, también predicen el futuro utilizando 

diversos procedimientos adivinatorios como son las hojas de coca, naipes, 

cigarro, vela, cuy, etc. 

Los brujos o “laycas” se dedican a producir maleficios a los hombres incluso 

enfermedades. 

“Los Tinkuchis”, se ocupan de sortilegios para el amor, preparan amuletos, 

bebidas para cautivar a hombres y mujeres. 

“Los Chamacanis”, tienen grandes poderes, pueden producir catástrofes o 

también traer fortuna. 

“Los Qamilis” son los curanderos y adivinos viajeros. 

C. Curanderismo en Cusco 
La presencia y prestigio del curandero cusqueño se da desde el Imperio de los 

Incas38; recibiendo diferentes denominaciones tales como: sacerdotes, 

curanderos, hechiceros. Eran los guardianes del culto a todas las divinidades del 

Imperio del Tawantinsuyo, principalmente del Dios Sol. La selección del Sumo 

Sacerdote o Willac Uma, correspondía al Inca y lo hacía entre los miembros de la 

Panaca real; la Panaca que proporcionaba estos sacerdotes era la de Urinqosqo y 

debía ser hermano o tío de la Sapainca. No solo se dedicaba al culto y a tareas 

religiosas, sino también comandaba los ejércitos imperiales junto al Inca, 

resguardaba los templos, administraba los recintos, etc. 

Podía predecir el futuro, por lo que era consultado para la toma de grandes 

decisiones. La jerarquía sacerdotal establecía rangos de inferior importancia, es 

 
37Ver: Van Den Berg y Shiffers “La tierra no da así no más: Los ritos agrícolas en la religión de los 
aymaras-cristianos” (1989:49). 
38Para mas información ver: Cobo “Historia del Nuevo Mundo” (1993). 



23 
 

así que los Tarpuntay eran sacerdotes que dirigían en un adoratorio o en una 

huaca, también provenían de la nobleza inca. Por debajo de estos había 

sacerdotes de menor importancia dedicados al culto de deidades secundarias. 

También existían sacerdotes de comarcas o estados sometidos al imperio que 

practicaban sus propios cultos, sin dejar de reconocer al Dios Sol como el más 

importante.  

Hombres como mujeres curaban enfermedades, con palabras y acciones 

supersticiosas como sacrificios y suertes, llamábanse Camasca o Soncoyoc y ese 

poder se les había dado porque lo habían soñado y durmiendo se les apareció 

una persona que les daba facultad para curar; siempre que empezaban la cura, 

sacrificaban algo a aquella persona que afirmaban habérseles aparecido entre 

sueños y enseñándoles el modo de curar y los instrumentos con que lo habían de 

hacer.  Algunos para curar tenían que sacrificar en el lugar donde el enfermo se 

quebró o desconcertó y quien sanara en menos tiempo de lo necesario quedaba 

como maestro para curar semejante mal. 

También habían mujeres parteras, las que decían que entre sueños se les había 

dado aquel oficio y obra, también las que parían dos, en el cual se hacían muchas 

ceremonias, ayunos y sacrificios.  

Muchos de estos médicos o hechiceros eran diestros en hacer confecciones de 

yerbas y cosas ponzoñosas con que mataban a quienes querían unas en menos y 

otras en más tiempo conforme a la mezcla.  

Los instrumentos y materiales que tenían para sus hechicerías, eran muelas, 

dientes, cabellos, uñas, conchas de diferentes maneras y colores figuras de 

animales hechas de diferentes cosas, sapos vivos y muertos, cabezas de varios 

animales, animalejos pequeños secos, arañas vivas de las grandes peludas, 

guardadas en ollas tapadas con barro; raíces, ollas y otras vasijas llenas de 

confecciones de yerbas y otras cosas de untos; cuando declaraban y 

particularizaban el efecto que hacia cada cosa, contaban infinitos disparates y 

desatinos. 

Comúnmente los indios creían que cuando se enfermaban era porque se les 

había dado hechizos o bocados e iban donde los maestros para que les 

deshiciesen el daño que sospechaban les habían hecho. 

 

 



24 
 

1.3 Magia 
La definición de Magia persigue fines prácticos y concretos, pero siempre 

orientados al control del mundo natural, sobrenatural y social. O como lo señala 

Jacques Soustelle39, se trata de "influir sobre las cosas de un modo diferente a la 

acción habitual de los hombres". Pero, para que la magia tenga eficacia, se 

necesita de una "clientela", diría Evans-Pritchard40,de un compartir 

ideológicamente las creencias que como sistema reflejan la realidad social con 

sus dilemas. 
La magia en tanto, es un sistema de creencias y ritos que ofrecen dominio sobre 

lo extraordinario, se utiliza para fines sociales o antisociales. En el primer contexto 

se ubica lo que generalmente se denomina Magia Blanca, cuyos fines son 

morales, sociales o productivos; el segundo refiere a la Magia Negra con 

intereses antisociales. 

En el caso de la magia, Tylor la concibe como una ciencia primitiva, donde 

dominan los mecanismos erróneos, pero conteniendo en potencia el afán 

científico por la búsqueda del conocimiento. 

“La clave principal para la comprensión de la ciencia oculta [la magia] es la 

de considerarla en la asociación de ideas, una facultad que radica en el 

fundamento mismo de la razón humana, pero, en no pequeña medida, en 

la sinrazón humana también. El hombre, que todavía en una baja situación 

intelectual, tras haber llegado a asociar en el pensamiento aquellas cosas 

que por experiencia sabe que están relacionadas en la realidad, procedió 

erróneamente al invertir esta acción, concluyendo que la asociación en el 

pensamiento debe implicar en la realidad una relación semejante. Así 

intentó descubrir, vaticinar y producir acontecimientos por medio de 

procesos que nosotros ahora podemos ver que solo tienen un significado 

ideal. Por un gran volumen de testimonios de la vida salvaje, de la bárbara 

y de la civilizada, las artes mágicas resultantes de esta errónea conducta 

de tomar un ideal por una relación real pueden ser claramente seguidas 

desde la cultura inferior de la cual han surgido hasta la cultura superior en 

que actualmente se encuentran”41. 

 
39Ver: Cazeneuve “Sociologia del rito” (1972:127). 
40Para mas información ver: Pritchard “Las teorías de la religión primitiva”(1973). 
41Ver:Tylor “Cultura Primitiva” (1977:122). 



25 
 

Frazer, distingue también la “magia homeopática” donde la  semejanza afecta y 

encadena los cuerpos, y la “magia contaminante” que, bajo la ley de contagio o 

contigüidad, establece ciertas afecciones entre elementos que estuvieron 

anteriormente en contacto. 

 

La magia, tal como la entendía Frazer, a la que considera "la expresión más clara 

de toda una tradición anterior" sería entendida como "la forma primera del 

pensamiento humano". En tiempos remotos existió en estado puro y el hombre 

sólo pudo pensar, en sus orígenes y que además colapsaba. 

“La magia es un sistema espurio de leyes naturales así como una guía 

errónea de conducta; es una ciencia falsa y un arte abortado”42.  

En cambio para Malinowski, la magia actúa bajo el peso de la tradición, mediante 

una mística esotérica transmitida en forma elitista e iniciática. 

“La magia se basa en la experiencia específica de estados emotivos en los 

que el hombre no observa a la naturaleza, sino a sí mismo y en los que no 

es la razón sino el juego de emociones sobre el organismo humano el que 

devela la verdad. Las teorías del conocimiento son dictadas por la lógica, 

las de la magia por la asociación de ideas bajo la influencia del deseo”43.  

En el caso de Levi-Strauss, las primeras reflexiones se centran sobre el problema 

de la eficacia simbólica y la importancia de atribuir un sentido a las distintas 

experiencias que atentan contra la estructura del grupo en cuestión. Como en 

casos de integridad física (enfermedades, dolores intensos), crisis del desarrollo 

humano (partos, puerperios), violaciones de normas o códigos, comportamientos 

extraños, o bien, catástrofes naturales, el hechicero o “shamán” ofrece una 

interpretación que permite la absorción del acontecimiento en la estructura, que 

codifica y significa la realidad social en cuestión. De esa manera las prácticas 

“shamánicas” significan aquellos estados que de otro modo se ofrecerían 

confusos y desorganizados para la conciencia: 

“La colaboración colectiva en la cura shamanística establece un arbitraje en 

estas dos situaciones complementarias… es preciso que, por una 

colaboración entre la tradición colectiva y la invención individual, se elabore 

y se modifique continuamente una estructura, es decir, un sistema de 

 
42Ver: Frazer “La Rama Dorada” (1981:34).  
43Ver: Malinowski “Magia, ciencia y religión” (1985:97-98). 



26 
 

oposiciones y correlaciones que integra todos los elementos de una 

situación total donde hechicero, enfermo y público, representaciones y 

procedimientos, hallan cada uno su lugar”44.  

 

Todos los seres humanos están en propiedad de entender la vida, la magia es 

parte de ese entendimiento, es un pensamiento, una dimensión de imaginar. 

Frazer la ve bajo el pensamiento psicologista-proyectivo y otro objetivo-

experimental; Malinowski bajo uno concreto y otro abstracto, Levi-Strauss hablará 

de un bricoleur y el pensamiento científico metonímico. 

Lo Cierto es que si bien planteamos en la actualidad el pensamiento moderno y  

también el  científico, el pensamiento mágico aún tiene vigencia en el mundo. 

1.4 Mito y Ritual 
El mito al parecer es la explicación posterior al ritual, pero también es cierto que 

todo ritual se remite al mito, pues es allí donde se narran las acciones del pasado. 

Del griego mythos “cuento”, un mito refiere a un relato de hechos maravillosos 

cuyos protagonistas son personajes sobrenaturales (dioses, monstruos) o 

extraordinarios (héroes). 

“El mito solo es tardío en cuanto formula: pero en contenido es arcaico y se 

refiere a sacramentos, es decir, a actos que presuponen una realidad 

absoluta, extrahumana”45.   

El Rito (del latín= ritus) es un acto religioso o ceremonial repetido de manera 

invariable. 

La definición de rito alude a  una costumbre o ceremonia que siempre se realiza 

de la misma manera,  o según otra acepción, al conjunto de reglas establecidas 

para el culto o ceremonias  religiosas.  Se trata de normas que regulan el 

comportamiento a seguir. 
 

“Pero la estructura del mito y del rito no deja de permanecer inmutable, 

pese a que las experiencias provocadas por su actualización no tengan ya 

más que un carácter profano: una construcción es una organización nueva 

del mundo y de la vida”46.  
 

 
44 Ver Levi Strauss “Antropologia Estructural” (1997:207-208). 
45Ver: Eliade “El Mito del eterno Retorno: arquetipos y repeticiones” (1972:19). 
46Ver: Eliade (48). 

http://es.wikipedia.org/wiki/Religioso
http://es.wikipedia.org/wiki/Ceremonial


27 
 

El mito y el ritual no sólo se esfuerzan en dotar de significado (es decir, hacer 

comprensible y "controlable") a las categorías vida y muerte, sino en unir a ambas 

o en trascender la polaridad entre ambas. Las cosmogonías suelen ser sistemas 

que explican el mundo, que tratan de explicar la relación entre la vida y la muerte, 

el paso de una a otra (y generalmente el retorno cíclico a la vida) y el lugar de los 

hombres dentro del entramado de estructuras y relaciones del universo 

(cualquiera que sea el sistema representado). 
 

Adentrarse en el complejo mundo del mito y del ritual es emprender un camino sin 

retorno cuyo destino es desconocido para quien inicia el viaje. Aunque se 

disponga de mapa y brújula, es decir, las herramientas cognitivas y conceptuales 

que proporciona la Ciencia, el estudio y la experiencia de lo que mito y ritual 

transmiten suele afectar a las convicciones más profundas del científico social. 
 

1.5 Definición de otros términos 

• Brujo: Como contraparte del curandero, el brujo es parte del círculo 

médico tradicional, es reconocido y solicitado por la gente que busca sus 

servicios; es quien provoca daño en las personas mediante la hechicería: 

no sólo perjudica la salud, también daña sus propiedades, mediante 

rituales, conjuros, amuletos, brebajes, ungüentos, etc. En muchas 

ocasiones se dice que estas personas hacen pacto con el diablo-magia 

negra- para lograr efectividad. 

• Partera: Se trata de la mujer que atiende el embarazo, parto, puerperio y 

cuidados neonatales. 

• Don: Es como un regalo de Dios que la persona recibe a travs del sueño. 

• Sueño: El sueño no es meramente actividad somática: es un acabado 

fenómeno psíquico de realización de deseos, y por tanto debe ser incluido 

en el conjunto de los actos comprensibles de nuestra vida despierta, 

constituyendo el resultado de una actividad intelectual altamente 

complicada; es interpretable, es decir, puede encontrarse su sentido. La 

labor de interpretar no recae sobre todo el sueño en su conjunto sino 

sobre sus partes componentes basándose en una especie de libro de los 

sueños, donde cada cosa soñada significa tal otra cosa en forma rígida, 

sin considerar la peculiaridad de cada sujeto. Primero se descompone el 



28 
 

relato en partes, y recién al final surge la interpretación final o global, en la 

cual se nos revela el sueño como una realización de deseos. 

• Fe: Según el diccionario, la fe es la creencia confiable en la verdad, la 

validez o seriedad de una persona, idea o cosa y según la biblia: la fe es 

la certeza de lo que se espera, la convicción de lo que no se ve (hebreos 

11:1).  La fe no es una esperanza supersticiosa, la fe es la confianza 

derivada de la verdad, o al menos, de nuestro entendimiento de las 

verdades que gobierno la vida, tanto en el pasado como en el presente y 

el futuro, en este sentido la fe es individual, nadie puede tener fe por otro. 

La verdadera fe se basa en algo seguro, hay quienes dicen la fe en dios 

es ciega, pero en realidad hay tanta evidencia que señala a la existencia 

de un creador, que la real ceguera seria no tener fe en dios.  

• Despacho: También se denomina Mesa, es la ofrenda que va dirigida a la 

tierra y a los apus el cual es preparado en base a varios elementos 

determinados por la tradición. 

• Necesidad: Deseo de una mercancía o servicio. El deseo puede ser  
satisfacer la sed, el hambre, evitar el frío o calor, curarse de una 

enfermedad, etc. Las necesidades no pueden satisfacerse totalmente, 

debido a que los bienes y los servicios son escasos en relación a las 

necesidades que pueden satisfacer. 

• Maleficio: Es la capacidad de generarle a otro un mal, con el puro hecho 

de proyectar hostilidad sobre él. Se dice que la mirada de algunas 

personas es capaz de dañar, especialmente a los niños(as) ya que son 

más débiles. 

• Amuleto: Llamados amuletos o talismanes, son objetos que llevan las 

personas en diversas partes del cuerpo, o se ponen en diversos lugares 

(lindero de la puerta, en la entrada de una casa, etc.), para atraer la 

buena suerte o alejar las malas influencias. 

• Diablo: Conocido también como demonio es sinónimo de maldad, 

codicia, envidia, y todo lo negativo de una persona. 

• Apu: Son deidades andinas representadas por los cerros más altos de 

una localidad, los cuales son considerados como protectores del lugar. 



29 
 

• Animismo: El mundo invisible del animismo comienza por el concepto del 

"mana", la fuerza vital que penetra todo el universo. Este poder es 

impersonal y no es adorado. Este poder sagrado se concentra con más 

fuerza en las deidades, las personas, lugares u objetos sagrados. Este 

“mana” gobierna toda la creación y no es controlado por los dioses o el 

hombre. 
 

• Kutichi: Es el retorno a la normalidad, rechazando cualquier tipo de 

maleficio que provoca el mal o enfermedad en la persona. 

• Cosmovisión: Significa visión del cosmos, del universo. El punto de 

análisis que la caracteriza es la concepción que tiene el hombre del 

mundo, de la vida y de las interrelaciones que establece entre ellos de 

manera dinámica y trascendente.  
Dentro de la Cosmovisión inka sus principales deidades47 fueron: 

• Illa Teqsi Wiraqocha: Considerado el Dios Supremo, hacedor de todas las 
cosas y creador del mundo. Su culto se difundió y se impuso en 

sociedades pre-incas como la de Wari; los incas no lo eliminaron, más 

bien lo honraron y veneraron convirtiéndolo en un Dios de la más alta 

importancia. 

• Pachacamac: Es el mismo dios Wiracocha, pero creado por las 

sociedades pre-incas establecidas en la costa. Pacha significa Mundo, y 

Camac, el que ordena, el que manda, se traduce como el Gran Ordenador 

del Universo. Cuando los territorios costeños fueron incorporados al 

imperio inca, se respetó y conservó esta divinidad, pasando a formar 

parte de las divinidades incaicas. 

•  Inti: El Dios privativo de la casta imperial inca; después de los 

nombrados, es el principal Dios tangible, benefactor, poderoso y 

enojadizo. La nobleza cusqueña decía descender de él. Se establecieron 

templos en su honor, siendo el Qoricancha el más importante. 

• Killa: Era la Diosa Luna, hermosa y esposa del Dios Sol y también madre 

de los reyes incas. Ocupaba un segundo lugar frente al Sol, pero se le 

creó un templo dentro del mismo Qoricancha. Era considerada la Señora 

 
47Ver: Nuñez del Prado“La Jerarquía, Religiosa Andina” (1979). 



30 
 

del mar, de los vientos, de las esposas de los incas y de las ñustas; 

estaba identificada y vinculada con la Pachamama y la Mamaqocha. 

• Ch’asqa: Es la estrella más hermosa del firmamento o planeta Venus, era 

una divinidad de inferior jerarquía, pero tenía un adoratorio dentro del 

mismo templo de Qoricancha, aparecía con las demás estrellas, 

destacando por su hermosura y luminosidad. 

• Qoyllur: Eran las estrellas, consideradas sirvientas del Sol y de la Luna; 

tenían también un lugar en el mismo Qoricancha. 

• Illapa: Ocupaba el tercer lugar de importancia en la jerarquía de Dioses. 
Era el Dios rayo, relámpago y trueno; estos fenómenos naturales 

convertidos en deidades, tenían su templo en el Qoricancha. Se les 

atribuía el control de las tempestades y de todos los fenómenos 

atmosféricos. 

• Mama Qocha: Era la Diosa del mar, los lagos y los ríos, se le dio la 

calidad de madre porque estos elementos, principalmente el mar, es 

fuente de vida. 

• K’uychi: Representa el Arco Iris, se le consideró deidad y también se le 
construyó un adoratorio en el Qoricancha. 

• Pachamama: O Madre Tierra, es otra divinidad andina que tuvo gran 
significación en el imperio incaico. Se le adoraba en sus distintas 

configuraciones: en sus elevaciones o montes, en sus nevados, en los 

cerros, abras, planicies, quebradas, etc. 
En el mismo esquema, se advierte una jerarquía de divinidades que dominan el 

mundo quechua. Estos son:  

• EL TAYTANCHIS O DIOS SUPREMO: Hacedor de todas las cosas, 
conocedor del pasado, el presente y el futuro; ejerce voluntad sobre 

todas las cosas. Esta idea del Dios Supremo se ha impregnado en la 

mentalidad andina por influencia del cristianismo y del catolicismo. Vive 

en una dimensión superior en el tiempo y en el espacio, o sea en el 

hanaq pacha; se manifiesta al hombre mediante revelaciones, 

apariciones y hechos sobrenaturales. Es la deidad principal. 

• El ROAL: Es el Apu principal dentro de la mentalidad andina, habita en el 

nevado Ausangate, el más alto de la región, por tanto su influencia 



31 
 

abarca todo ese ámbito; es considerado jefe de los demás Apus 

menores. 

• LOS APUS: Son seres sobrenaturales que habitan las entradas de los 

cerros más elevados e importantes, amparan y castigan a los hombres 

según su comportamiento, pueden otorgar abundancia y castigar a los 

que no llevan una vida ordenada y se olvidan de ellos. 

• LOS AUKIS: Son espíritus de montañas no muy elevadas, su poder está 

por debajo de los Apus; son deidades locales o grupales. 

• LA PACHAMAMA: Es la deidad más importante del mundo andino en la 
actualidad, equiparándose a los Apus. Es una divinidad femenina, se le 

evoca con los primeros sorbos de chicha, de trago o de cualquier licor. 

La Pachamama se identifica con la Virgen María del cristianismo, 

advirtiéndose en este aspecto, un fenómeno sincrético. 

 

En el mismo cuadro se advierte una jerarquía de oficiantes o paqos, también en 

forma descendente, de acuerdo a la importancia de cada uno de ellos. Así 

tenemos: 

• EL ALTOMESAYOQ: Posee el más alto nivel dentro de esta jerarquía, 

establecido sobre la base del poder que ostenta; se diferencia de los 

demás por el número de santowara que portan. El santowara es una 

cruz que significa poder, está confeccionado de madera chonta.  
Los poderes del altomesayoq son: 

- Tienen la facultad de hablar con las divinidades. 

- Pueden curar todas las enfermedades, aún las más difíciles o 

desahuciadas por la medicina convencional. 

- Pueden adivinar el lugar de las cosas ocultas porque pueden hablar con los 

Apus, y los Apus que lo ven todo, le refieren de tales hechos. 

- Tienen la capacidad de poder embrujar a cualquier persona. Pero teniendo 

esta capacidad no lo hacen porque la misión del Altomesayoq es hacer el 

bien. Una de sus labores es precisamente contrarrestar los males que 

ocasionan los brujos o laiqas. 

• EL WATOQ: Tiene la facultad de predecir el futuro, de adivinar, de 
vaticinar acontecimientos venideros. Lo hace “leyendo” la coca 



32 
 

principalmente, aunque también puede utilizar granos de maíz, naipes, la 

palma de la mano, etc. Adquieren esta facultad por herencia familiar o por 

aprendizaje de otro watoq. 

• EL HAMPEQ: Tiene la facultad y el poder específico de curar; lo puede 

hacer por afición o como producto de una herencia familiar. También se le 

conoce como curandero; en sus curaciones utilizan principalmente 

hierbas, pero también utilizan animales como el cuy, el sapo, la culebra, 

etc. Se especializan en atención de partos, a los que se les denomina 

parteros; hueseros que tratan casos de fracturas, torceduras, fisuras, 

dislocaduras en el sistema óseo, emplastos, etc., y hierberos, son 

aquellos que tratan las dolencias y enfermedades de los pacientes 

mediante hierbas y su fuerza espiritual; manejan la medicina naturista y 

conocen plantas cuyos nombres conocen muy bien y saben el lugar 

donde crecen. 

• EL LAIQA: Es aquel que hace daño o embruja a una persona, también 

puede descubrir a quien ha hecho una brujería; se dan casos en que el 

laiqa es al mismo tiempo hampeq y watoq; el poder y los conocimientos 

se adquieren de otro laiqa, se hereda de la familia y también pueden 

hacerse laiqas por designio diabólico. Realizan toda clase de maleficios 

de acuerdo al requerimiento de las personas utilizando para estos actos 

diversos elementos que cada trabajo requiere. 
 

2. ANTECEDENTES DE ESTUDIO 
 

Existen pocas investigaciones respecto a la historia del curanderismo en Huasao 

entre ellos Héctor Loayza y Rossano Calvo, quienes son los que más se 

aproximan al presente trabajo de investigación. No obstante, vamos a citar 

algunos investigadores que han realizado trabajos que nos sirven de apoyo para 

nuestra investigación:  

Frank Donovan en su libro “Historia de la Brujería” hace referencia a la brujería 

desde una perspectiva histórica, efectuando un recorrido por las culturas y 

religiones más antiguas, desde la Edad Media, El Renacimiento, entre los siglos 

XVII al XX, analizando las nuevas religiones entre ellas la cristiana y su 

comportamiento en la actualidad, donde muestra que la brujería es la expresión 



33 
 

contemporánea de una antigua fé que antecede a cualquier religión moderna; 

teniendo su origen en la edad de Piedra hace unos 12 mil años encontrando 

vestigios en una cueva en Ariege, Francia, donde se representa un ritual de un 

hombre vestido con pieles de animales y astas en la cabeza rodeado de animales; 

creyéndose que así influiría en los espíritus o dioses para la obtención de 

alimentos. Esta pintura se convirtió en una deidad en casi toda la religión 

premonoteísta y la representación de las diosas femeninas pertenecerían a 

periodos posteriores quienes serian guardianas de la fecundidad. Actualmente las 

brujas son personas que no pertenecen a ninguna religión y se reúnen en grupos 

de 12 para rendir culto a su diosa en rituales secretos. La brujería es 

esencialmente una religión matriarcal mediante la exaltación del sexo femenino 

por encima del masculino48.  

Hermilio Valdizán y Ángel Maldonado en sus investigaciones  sobre “La 
Medicina Popular Peruana” en diversas zonas del país -sierra, costa y selva- 

explican el desarrollo de la medicina a través de conocimientos que son 

desarrollados y transmitidos desde nuestros antepasados y que es ejercida por 

profesionales, por curanderos que han hecho de este arte de curar un modo de 

vivir y que lo practican en zonas alejadas, rurales o centros de poca cultura como 

lo denominan ellos y en forma reservada en las zonas urbanas o ciudades; otros 

curanderos como los Callahuayas que recorren grandes distancias llevando 

consigo su arsenal terapeútico y por último hay quienes ejercen conjuntamente la 

medicina y la hechicería en centros de cultura pobrísima en donde la gente 

ingenua es muy crédula en ellos. Así mismo incluyen en su estudio la diversidad 

de objetos que se acostumbra utilizar en el medio andino para lograr el bienestar 

(incremento de cosechas, rebaño, suerte en negocio y suerte en el matrimonio) a 

través de pagos (ofrendas a las deidades andinas)49.  

David Frisancho Pineda en su libro “Medicina Indígena y Popular” brinda 

información sobre la medicina de los indígenas de Puno, donde las causas de las 

enfermedades según indica se debe a espíritus o deidades enojados de los 

cerros, de la casa, de los ríos, etc., por no haberles brindado ofrendas y la debida 

veneración. Así mismo, el espíritu de los muertos o “Gentiles”, el Supay y las 

diferentes personificaciones que adopta, los maleficios o brujerías realizados por 

 
48Para mas información ver: Donovan “Historia de la Brujería” (1978). 
49Para mas información ver: Valdizán y Maldonado “La Medicina Popular Peruana” (1985). 



34 
 

brujos o layqas dotados de poderes, emociones intensas como la cólera, susto o 

miedo, agentes físicos como el frio y el calor, vientos o “Wayras”, relámpagos, 

algunos animales, fenómenos astronómicos como la Luna Llena, eclipses, Arco 

Iris, son causantes de enfermedades mentales y defectos congénitos, etc. 

Los augurios por la presencia de un animal, canto de la lechuza, aullido del perro, 

etc.; las enfermedades son diagnosticadas por los campesinos y pueblos según 

su causa anímica, mágica u otra causa, y como formas de curación tienen 

purgantes, emplastos de árnica, etc. El especialista en curar las enfermedades es 

el curandero denominado Hampicuc o K’ollirica, que cura el susto con ayuda de 

coca y otros elementos para tratar cada caso.  

Respecto al embarazo, parto y puerperio de la madre gestante, dice que desde 

épocas remotas se ha representado la vida sexual y la gestación humana en 

diversos huacos y persisten todos los ritos y procedimientos que se emplean 

durante la gestación, parto y puerperio, por ejemplo la posición india (de cuclillas) 

es más aconsejable para que el parto sea más fácil, la existencia de algunas 

prohibiciones y dietas durante-después del embarazo (no hilar, no mirar ciertos 

animales), ni hacer ciertas actividades para evitar complicaciones en el parto y 

mal formaciones del bebé durante el embarazo. 

Señala que durante el parto, la atención es dada por el esposo de la futúra madre 

y por la partera (usuyiris), la cual está en muchas comunidades, y que desde muy 

joven aprende el arte de la obstetricia al estar junto a su madre y lo practica en la 

comunidad y vecindades, existen también varones “parteros”. 

Los curanderos llamados Jampicuc (entre los kechuas), Colliris o K’amilis (entre 

los aymara), etc.50  

También resalta el trabajo de Abraham Caycho Jiménez: “Nosografía y 
medicina tradicional” a través de las investigaciones que realizó en diversas 

zonas del Perú, afirma que el saber médico popular se practica con devoción en 

los pueblos abandonados y que la medicina tradicional está relacionada con 

sistemas curativos paralelos, algunos de los cuales son modalidades de ella: 

medicina étnica cuya práctica es un patrón cultural respetado por el grupo en que 

se desenvuelve, donde el curador hace de hechicero y es respetado por la 

 
50Para mas información ver: Frisancho “Medicina Indígena y Popular” (1988). 



35 
 

comunidad, como también emplean la medicina popular, naturista, escatológica 

(invocación a santos).  

La hechicería es controlada por el curanderismo y ambos pueden ser reforzados 

por maniobras esotéricas, de acuerdo a la especialización y los lugares en que se 

ubican reciben diferentes denominaciones (tanto de varones como de mujeres); 

para el diagnóstico y curación conocen diversas técnicas y utilizan plantas, 

animales y otros, cada uno con diferentes propiedades. 

También afirma que en las comunidades andinas la hechicería y el curanderismo 

está a cargo de personajes categorizados como “Layqa”: brujo o malero pactado 

con el diablo o supay; la adivinación se perfecciona por medio del rayo cuyo 

efecto es consagratorio51.  
Así mismo, cabe resaltar a Mario Polia y su aporte a  la antropología médica; 

quien mediante sus investigaciones realizadas en Piura- zona norte del Peru- 

publica su libro intitulado: “Despierta remedio cuenta” Adivinos y Médicos del 
Ande, en el que nos da a conocer una tradición oral de los habitantes del norte 

andino de Huancabamba y Ayabaca, quienes son herederos de dos tradiciones 

culturales que con el paso del tiempo han dado lugar a una forma sincrética de 

entendimiento del mundo; es decir de una cosmovisión en el que el hombre 

amerindio comparte la provisión de alma con minerales, plantas, animales, cerros, 

lagunas y astros, con los vivientes y ancestros, sin perder por ello la conciencia  

de la peculiaridad de su naturaleza humana que le otorga derechos y deberes 

humanos, como es el de vivir respetando la armonía con todo lo existente, a pesar 

que existe una evidente y progresiva pérdida  del contenido de la cultura original y 

transformaciones dentro del sincretismo andino-católico. Refiere a la organización 

del universo de los habitantes norandinos a través de la figura del curandero u 

operador carismático y su opuesto el operador negativo o malero, la existencia 

inseparable de ambos en el que se lucha por un equilibrio cósmico. Asi mismo 

menciona a los operadores no carismáticos es decir aquellos que no poseen el 

don de la vista en virtud como los yerbateros, hueseros; estos no adivinan, ni 

diagnostican por medio de sustancias psicotrópicas, ni entablan relaciones 

visionarias con los encantos (poder que les son atribuidos a lugares, objetos 

personajes legendarios como los inkas o gentiles que actúan en el mundo, 

 
51Para mas información ver: Caycho, “Nosografía y Medicina Tradicional” (1981) 



36 
 

autónomamente o motivados por algún operador carismático sea malero o 

curandero). Indica que la iniciación del curandero es mediante los sueños y 

vocación. Nos habla sobre el universo mitico ancestral mediante la existencia de 

la sombra o doble anímico, aquella alma psíquica que es parte constitutiva de la 

persona y diferente del alma espiritual; dice que la sombra posee funciones 

autónomas respecto al cuerpo y a la conciencia sensorial, la sombra puede existir, 

actuar y sentir sin depender del cuerpo; refiere que la  mayoría de síndromes 

culturales (enfermedades) suponen una afección en la sombra, una herida o un 

rapto de la misma, lo cual nos permite conocer la importante interrelación que 

existe entre el mundo visible y el invisible.52 

 
José Gushiken al conocer a Eduardo Wilfredo Calderón Palomino-un curandero 

muy famoso de Trujillo-describe en su libro “Tuno el Curandero” todo el proceso 

que recorrió éste a través del campo de la curandería, desde sus inicios como 

asistente, luego como rastrero y su consagración mediante el aprendizaje y 

conocimiento amplio sobre distintas enfermedades y su tratamiento a través de un 

diagnóstico previo y el uso de diversidad de elementos de origen vegetal, animal, 

mineral de acuerdo a sus creencias, así mismo, señala las partes de una mesa 

para un pago a la tierra, los días preferenciales, el simbolismo de los números y 

las horas, la escenografía y los ajustes o seguros53. 
Juan Víctor Núñez del Prado, en un artículo publicado de  la revista Cielo 

Abierto titulado: “La Jerarquía, Religiosa Andina” desarrolla la organización 

social y jerárquica de los especialistas religiosos nativos (sacerdotes o paqos 

andinos), la cosmovisión de la cual estos son depositarios -a través de un cuadro- 

así como las técnicas y rituales que utilizan. 

 

 

 

 

 

 
 

 
52Para mas información ver: Polia "Despierta, remedio, cuenta ..." : adivinos y medicos del Ande (1996). 
53Para mas información ver: Gushiken “Tuno: El Curandero” (1977). 



37 
 

NIVELES JERÁRQUICOS DE LOS OFICIANTES O MÍSTICOS ANDINOS 
 

                   OFICIANTES                                              DIVINIDADES 
 

 

P 

A 

Q 

O 

 

 TAYTANCHIS 

ALTOMESAYOQ-MESAL 

Con 3 Santowara invoca al                                

ROAL 

ALTOMESAYOQ-MESAL 

Con 2 Santowara invoca al                                 

APU 

ALTOMESAYOQ-MESAL  

Con 1 Santowara invoca al                                  

AUKI 

PAMPAMESAYOQ                                             PACHAMAMA 

Karpay (iniciación) por el rayo:                            

HAMPEQ-WATOQ-LAIQA                                   

VIRGENES Y 

SANTOS 
 

En el cuadro establece la jerarquía de las divinidades y de los curanderos o 

paqos; cada cual tiene un espacio que la costumbre o la tradición ha establecido 

siguiendo un orden en forma descendente. Los de inferior rango no pueden 

realizar los trabajos de los de mayor jerarquía ni invocar a las divinidades propias 

de los curanderos de mayor nivel54.  

Jesús Washington Rozas Álvarez, al realizar una investigación en el Cusco 

sobre el pensamiento y acción del curandero frente a la problemática del paciente 

y los conflictos que existen entre la medicina tradicional y científica, publica su 

ensayo: “Sana Sana, Patita de Rana”, en el que da a conocer la concepción que 

tienen los cusqueños sobre el curandero, el naturista, el hechicero (persona), el 

curanderismo (profesión), describiendo así el proceso de conversión mediante un 

proceso de aprendizaje; para ser curandero, afirma que existen dos tipos que 

buscan iniciarse en esta profesión: Por vocación o por elección del rayo.  

También  establece algunas diferencias en cuanto a la actitud que tienen los 

curanderos urbanos y el rural, en cuanto a sus conocimientos son reservados, 

considerándose rivales entre ellos por la competencia, donde cada uno trabaja 

según su criterio individual porque no existe un patrón que los asocie. 

 
54Ver: Nuñez del Prado “La Jerarquia, Religiosa Andina” (1979:104-105). 



38 
 

Indica además que para la curación, las ofrendas se valen de los tres reinos: 

animal, vegetal y mineral, los que serán preparados de acuerdo al conocimiento 

que cada uno posee. También da a conocer sobre el caso de una curandera que 

aprendió de su madre y su tía ese arte de curar, y que realiza además despachos, 

la que al casarse con el Apu Ausangate, por acción de ese Apu obtuvo poderes 

especiales. Dentro de este trabajo también se encuentran las denominaciones de 

diversos Apus, el cumpleaños de estos y el concepto de enfermedad que tienen 

en Cusco y que es la falta de armonía entre el ser humano con su entorno social, 

natural, atribuyendo la denominación de “kutichi” contra todo aquello que puede 

afectar el estado normal de la persona, por lo que para volver a reestablecer la 

armonía se necesita del especialista (curandero)55.  

Aurelio Carmona Cruz en un ensayo publicado de la Revista Universitaria 

titulado: “Propuesta de un Marco Conceptual para el Estudio de la Medicina 
Tradicional Andina” plantea la diferencia entre la medicina académica y la 

medicina tradicional, a partir de las concepciones que existen en el que curar 

consiste en quitar la enfermedad del paciente con medicamentos que se le 

administra, y en  el mundo andino,  “curar” puede tener dos acepciones y muchas 

orientaciones: se puede curar para que haya suerte y para que la persona esté 

bien de salud. Las direcciones son entonces indefinidas al ser todo susceptible de 

ser curado. Es decir, cualquier actividad que realiza el hombre es susceptible de 

ser curada.   

Revisando diversos autores, ellos definen a la “Medicina Tradicional Andina” 

como la práctica médica que tiene su origen en la época de los Incas en el 

Tawantinsuyo; es de contenido mágico y religioso, la cual es complementada por 

prácticas terapéuticas empírico racionales en el que intervienen el uso de 

determinadas plantas, animales y minerales con propiedades medicinales dentro 

de una doble función ritual y curativa.   

Así mismo, la cosmovisión del hombre andino parte de una concepción dual del 

universo, expresada en la división entre dos dimensiones opuestas pero 

complementarias y coexistentes como son: derecha, izquierda; son dos tipos de 

vida, dos tiempos diferentes: la primera (Paña: derecha) es la expresión de esta 

vida, determina la buena salud, la bonanza, la luz, la armonía, los aspectos 
 

55 Para mas información ver: Rozas “Sana Sana, Patita de Rana” (1992:201-223). 



39 
 

positivos, en cambio el otro (Lloq’e: izquierda) es la expresión de la ruptura entre 

lo divino y lo humano, entre el bien y el mal, el que se verá expresado en la 

enfermedad de la persona y también se verá afectada su casa, sus animales, todo 

eso por haber transgredido alguna norma, es decir, no haber ofrendado a la tierra 

y la actitud negativa de la persona, por lo cual tendrá que hacerse curar y limpiar 

con el “paqo” u otro especialista, según sea el caso, para que se vuelva a 

propiciar esta relación entre lo divino y lo humano, en lo cual éste utilizará 

diferentes plantas, animales y minerales, ya sea para el diagnóstico y tratamiento 

de la enfermedad. Así mismo, el chamán andino tiene un campo ocupacional 

amplio: cura la suerte y el porvenir, en cuanto a la actividad y aspiraciones que 

tenga la persona”56.  

Alfonsina Barrionuevo en un artículo denominado “Paqos y Hampiq en 
Cusco” publicado en la Revista “Pueblo Continente”, refiere que la presencia de 

Paqos y Hampiq en la actualidad se debe a la deficiencia de los servicios médicos 

occidentales en las comunidades campesinas; los conocimientos que ellos aplican 

para el diagnóstico y la cura de diversos males (fiebre, migraña, fracturas, 

cataratas, susto, etc.), son transmitidos por generaciones de manera oral, pese a 

la invasión española-la posterior dominación política, religiosa mediante frailes y 

curas.57  

Héctor Loaiza en su libro  “El Camino de los Brujos Andinos”  relata el mundo 

de los brujos, curanderos de Huasao a través de tres personajes Melchor Deza, 

Benito Ccorihuamán y Basilio García quienes afirma que son la esperanza de 

muchas personas para atacar  males, a través de ofrendas a los espíritus de las 

montañas (Apus) beneficiando al cliente en su necesidad de salud, negocio y 

relaciones sentimentales.58  

Rossano Calvo en su ensayo de la revista Boletín de Lima, titulado: “Salud y 
Magia en un poblado Andino Cusqueño”, hace una breve descripción del 

centro poblado de Huasao, para luego referirse a la historia del “K’intu Raymi”, 

mediante una entrevista al Sr. Mariano García Deza, creador de ese evento; luego 

hace un análisis del festival y el despacho, a partir de sus continuas visitas y 

 
56Para mas información ver: Carmona “Propuesta de un Marco Conceptual para el Estudio de la Medicina 
Tradicional Andina” (1993: 241-248). 
57Para mas información ver: Barrionuevo“Paqos y Hampiq en Cusco”(2012:89 ). 
58Para mas información ver: Loaiza “El Camino de los Brujos Andinos”  (1998). 



40 
 

observaciones de dicho evento, refiriendo que tienen una dinámica folk-urbana 

(integración de pobladores rurales dentro del desarrollo del turismo e ideología 

folklórica-ritos a partir de la cosmovisión inca).59  

De la literatura revisada llegamos a la conclusión que existe la dualidad entre lo 

bueno (paña: derecha) y lo malo (lloq’e: izquierda), reflejada en la curandería y 

brujería; dichas actividades se desarrollan desde el tiempo de los incas, en 

lugares sagrados y por lo general alejados de la población, donde se hacen 

diferentes rituales. La jerarquización de los curanderos y divinidades que refiere 

Juan Núñez del Prado dentro del mundo quechua, es una guía que nos ayuda 

para contrastar con la realidad. Así mismo creemos que la presencia de 

curanderos no necesariamente se debe a la deficiencia de los servicios médicos 

occidentales en las comunidades campesinas sino que es una actividad 

transmitida desde nuestros antepasados en lugares donde  se tiene mas contacto 

con nuestra naturaleza. 

 

3. METODOLOGIA 
3.1 PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA: 

Huasao es una comunidad del Distrito de Oropesa perteneciente a la Provincia de 

Quispicanchis del Departamento del Cusco, constituye un lugar místico debido a 

que su ubicación está a espaldas del Apu Pachatusan (Protector de la localidad), 

por lo que actualmente es conocido como pueblo de curanderos y/o brujos 

(acentuando su popularidad con la creación de la festividad del “K’intu Raymi” en 

el año 1995); habiéndose convertido en una tradición que ha sido transmitida de 

generación en generación, lo cual atrae la visita a diario de mucha gente, 

observándose una gran cantidad de consultorios alrededor de la plaza central de 

Huasao y ocasionando la migración de curanderos y chamanes desde distintas 

regiones del país, debido a los altos ingresos económicos que adquieren al 

brindar sus servicios, por sus aciertos y curaciones efectivas, generando el 

aumento de la población, mejorando los servicios 

básicos y las vías de acceso, la construcción de un centro  educativo, 

constituyéndose de esa forma en un centro poblado. Debido a todo lo expuesto, 

 
59Para mas información ver: Calvo “Salud y Magia en un poblado Andino Cusqueño” (2010:129-135). 



41 
 

llama la atención investigar la historia del curanderismo en Huasao y cómo  se da 

su persistencia en la actualidad pese al avance de la ciencia médica ortodoxa. 

3.2 FORMULACION DEL PROBLEMA: 

Bajo estas consideraciones será necesario realizar las siguientes interrogantes: 

1.- ¿Cómo fue la historia del curanderismo en Huasao? 

2.- ¿De qué manera persiste el curanderismo en Huasao?  

3.3 OBJETIVOS: 

1.- Investigar la historia del curanderismo en Huasao. 

2.- Analizar la persistencia del curanderismo en Huasao.  

3.4 JUSTIFICACION: 

El presente trabajo de investigación servirá para conocer la historia del 

curanderismo en Huasao, el cual será un aporte a la antropología médica, por 

considerar al curanderismo como una acción que se desarrolla desde el tiempo de 

los incas y que se realizaba a partir de un proceso de conversión a curandero, 

teniendo diversas funciones y técnicas, así mismo, la diversidad de elementos 

que se utilizan para tal actividad y que a través del tiempo  propició, la migración 

del campo a la ciudad, generando cambios en dicha actividad, ya sea por la 

adopción de nuevos elementos y la concepción del curandero.  

Por la descripción del tema, la presente investigación, servirá para conservar 

nuestra cultura ancestral a través del pensamiento andino, rescatando una 

manifestación cultural viva, mediante la medicina tradicional (alternativa, popular, 

natural, etc); reconociendo a quien se denomina curandero o curandera y la 

actividad misma que es la curandería y mostrar la persistencia a partir de la 

concurrencia de pacientes que acuden a ellos, demostrando así, que las personas 

no sólo acuden a hospitales o clínicas, donde se encuentran los profesionales de 

salud científica, puesto que en ellos no siempre encuentran las soluciones que 

buscan para sus males físicos y/o espirituales. De esta manera la medicina 

científica tendría que considerar a la medicina tradicional respetando el 

pensamiento andino, como una alternativa para el diagnóstico y tratamiento de 

algunas enfermedades que están fuera de su alcance.  



42 
 

Esta investigación es viable, pues se dispone de los recursos necesarios para 

llevarla a cabo. 

3.5 METODO: 

Para el  presente trabajo de investigación se utilizó el Método ETNOGRÁFICO-

DEDUCTIVO: 

ETNOGRAFICO porque nos permite observar la realidad sociocultural de los 

curanderos, haciendo uso de diferentes teorías para comprender de mejor 

manera al curandero-sanador, magia, mito y ritual  a través de la historia. 

DEDUCTIVO porque a partir de la revisión teórica sobre curanderismo nos fuimos 

aproximando a un caso en particular (curanderismo en el Centro Poblado de 

Huasao) haciendo que los protagonistas -curanderos, curanderas y pacientes- 

sean los que nos brinden información objetiva a partir de sus creencias.   

Además se utilizó el siguiente procedimiento: 

1. Elaboración del Proyecto de investigación. 

2. Ejecución o desarrollo del Proyecto de investigación. 

3. Recopilación de la información (visitas a los consultorios-viviendas de los 

curanderos). 

4. Análisis e interpretación de la información. 

5. Redacción del trabajo de investigación. 

Entre las técnicas, utilizamos las siguientes: 

- Entrevistas semi-estructuradas a curanderos y pacientes. 

- La observación y participación directa durante la realización de algunas 

funciones de los curanderos, nos ayudó a describir detalladamente la 

actividad de la curandería. 

- Revisión bibliográfica. 

- Revisión de páginas web. 

Entre los instrumentos o herramientas, utilizamos: 

- Cuestionario-Guía de preguntas. 

- Libreta de Campo. 

- Grabador de voz. 

- Cámara fotográfica. 



43 
 

- Cámara filmadora. 

3.6 MUESTRA: 

Se ha considerado a los curanderos del Centro Poblado de Huasao como 

universo de estudio para la investigación sobre la historia y persistencia del 

curanderismo, porque se pudo notar la presencia de curanderos y curanderas 

muy concurridos por gente de diversas zonas, lo cual llamó mucho nuestra 

atención y curiosidad, iniciando de esta forma nuestra investigación en Agosto del 

año 2011; para lo cual nos presentamos ante las autoridades de la zona para 

tener referencia sobre los curanderos más antiguos y reconocidos por su 

actividad; al principio fue muy difícil acceder a ellos por lo tanto tuvimos que pasar 

de pacientes y ganarnos la confianza de los curanderos progresivamente, los 

mismos que iban brindándonos información en cada visita programada con cada 

uno de ellos. Así mismo durante nuestras visitas principlamente los días martes y 

viernes (días de mayor concurrencia), fuimos conociendo a varios pacientes 

quienes nos iban relatando sus experiencias con los curanderos. Esta 

investigación finalizó en Diciembre del año 2012. 

La unidad de observación comprende a 8 curanderos: 6 naturales de Huasao y 2 

de otros lugares. Observando su comportamiento dentro de su actividad y sus 

interrelaciones dentro y fuera de sus consultorios.  

La unidad de análisis es la historia y persistencia del curanderismo en el Centro 

Poblado de Huasao.  

3.7 LIMITACIONES DEL PROBLEMA DE INVESTIGACION: 

- Una de las limitantes para efectuar la investigación fue la falta de   información 

bibliográfica de la zona de Huasao. 

- Por otro lado, fue el recelo de los curanderos al no brindar información amplia 

sobre la actividad de la curandería, porque consideran  que al revelar 

detalladamente el origen de su don y su actividad se estaría profanando algo 

sagrado, generando celos entre ellos mismos. 

 

 

 



44 
 

CAPITULO II 
CURANDERISMO EN HUASAO 

 
2. CURANDERISMO EN EL CENTRO POBLADO DE HUASAO 

2.1. Ubicación 

El centro poblado de Huasao está ubicado en el Distrito de Oropesa, Provincia de 

Quispicanchis, Departamento del Cusco, a 3,280 m.s.n.m. al Sur Este de la 

provincia y ciudad del Cusco, a una distancia de 16 Km de ésta, cuenta con una 

superficie de 2,050 Has. (20.50Km2). (Véase mapa nº1 en anexo mapas) 

El centro poblado de Huasao limita: Por el norte con el Distrito de San Salvador. 

Por el Sur con la Provincia de Paruro. Por el Este con la Comunidad de 

Choquepata  y por el Oeste con el distrito de Saylla. (Véase mapa nº2 en anexo 

mapas) 

Entre los anexos que conforman el centro poblado de Huasao son: 

- El Anexo de Llaullicancha. 

- El Anexo de Patabamba. 

- El Anexo de Quehuar. 

- El Anexo de Tayancancha. 

- El Anexo de Chingo grande. 

2.2.  Antecedentes Históricos del Centro Poblado de Huasao 

La palabra Huasao etimológicamente proviene del vocablo quechua “wasa” o 

“huasa” que significa: espalda, ya que está ubicado detrás del Apu Pachatusan 

que significa: Soporte o Sostén del Universo -considerado como el Apu protector 

de la comunidad-, razón por la que Huasao encierra misterio, atracción y temor, 

puesto que en esta localidad se encuentran algunos de los curanderos de más 

prestigio de la región cuyos poderes tienen la facultad de hacer el “bien” o el “mal” 

a las personas.  

La jurisdicción de Huasao se ubica en lo que anteriormente fue propiedad de 

antiguos hacendados: Chiraura, Callapujio, La Florida, cuyas tierras fueron 

afectadas por la Reforma Agraria el año de 1968 -a excepción de la hacienda “La 

Florida”-, durante el gobierno del General Juan Velasco Alvarado. En 1969 estas 

tierras pasaron a poder de los campesinos quienes se organizaron en los predios 



45 
 

de dichas haciendas constituyendo una comunidad campesina, deseosos de 

progreso y por la cercanía que tienen a la ciudad del Cusco, solicitaron ser 

considerados en la categoría de distrito, pero al no cumplir con ciertos requisitos 

para tal fin, fueron elevados a la categoría de “Concejo Menor”, convirtiéndose en 

el actual Centro Poblado de Huasao. El 28 de Setiembre de 1988 se eleva a la 

categoría de Concejo Menor por Resolución de Alcaldía Nro. 088-89-CPQURI 
de la misma fecha, siendo elegido como primer alcalde el señor Benigno Gamboa. 

La localidad de Huasao en la actualidad tiene la categoría de Centro Poblado 

Urbano, pero a la vez es sede de una agrupación comunal de campesinos, cuya 

organización se rige por la Ley de Comunidades Campesinas, siendo el actual 

presidente el Señor Santiago Bermúdez. (Véase foto nº2 en anexo fotos) 

2.3.  Características del Centro Poblado de Huasao 
A. Características Socioeconómicas: 

De acuerdo a la  última fuente  manejada por el INEI como resultado del IX Censo 

de Población y IV de Vivienda del año 1993, se tenía una población de 1047 

habitantes para ese año y que la proyección para el año 2000 sería de 1162 

habitantes con una tasa de incremento poblacional del 1.5 % anual que se había 

establecido para la provincia de Quispicanchis, entonces se tendría para el año 

2012 aproximadamente 1342 habitantes (varones: 53.19% y mujeres: 46.81%), 

con una densidad poblacional de 65.5 habitantes por Km2 en una superficie de 

20.50km2. Los pobladores de Huasao tienen como idioma oficial el quechua y 

castellano, con respecto al grado de instrucción: la población alcanza el 31% con 

educación primaria completa, seguido del 20% y 19% con educación primaria 

incompleta y secundaria incompleta, se advierte que sólo el 6.1% culmina sus 

estudios secundarios y el 1.3% cursa estudios superiores; con un 22% de 

población sin educación, ya que los niños y niñas de este lugar  tenían que asistir 

a los centros educativos de Saylla, Oropesa y Cusco, en la actualidad gracias al 

Canon que perciben, tienen un Centro Educativo en donde pueden realizar sus 

estudios de nivel inicial y primario, en el caso que deseen realizar  estudios de 

nivel secundario y superior tienen que trasladarse a la ciudad del Cusco. 

Con respecto a la población económicamente activa del Centro Poblado de 

Huasao se tiene una referencia del INEI como resultado del IX Censo de 

Población y IV de Vivienda del año 1993, que el 78.10% de la población se dedica 



46 
 

a la agricultura y ganadería, el 13.29% conformado por comerciantes formales e 

informales, el 2.11% se dedican a la actividad del curanderismo y el 6% está 

conformado por los transportistas, artesanos y otras actividades; lo cual indica 

que en el año 1993 la mayor parte de la población se dedicaba a la agricultura y al 

comercio formal e informal siendo el curanderismo una actividad complementaria 

representada entre 12 y 14 curanderos y que para el presente año habría 

incrementado en un 100%, debido a los ingresos económicos que genera dicha 

actividad y por la popularidad que tiene Huasao, según la información brindada 

por autoridades60 de la zona. Los cultivos que predominan en la zona son: la 

papa, cebada, arvejas, habas, olluco, que forman parte de la dieta del poblador de 

Huasao; complementando dicha actividad con la crianza de animales menores 

(gallinas y cuyes), dedicándose muy pocos a la ganadería (vacuno, ovino, 

porcino). 

Los pobladores al no contar con un establecimiento de salud en Huasao se ven 

obligados a transportarse a Centros de Salud cercanos a la localidad  de Saylla y 

Oropesa; en el caso que se necesite hospitalización, recurren a los hospitales o 

clínicas de la ciudad del Cusco. Cuentan con servicios básicos como: agua, 

electricidad, encontrándose actualmente en implementación los servicios de agua 

y desagüe. Del mismo modo Huasao cuenta con servicio de telecomunicaciones 

(teléfono fijo y celular) y TV cable.  

B. Características Religiosas: 

No existen registros históricos que nos den evidencias sobre la llegada de 

evangelizadores a la zona de Huasao sin embargo pudimos observar la existencia 

de capillas en dos  haciendas: una en la hacienda Callapujio que actualmente se 

encuentra en estado de deterioro y abandono, la otra  capilla en la Hacienda La 

Florida donde se realizaban ceremonias religiosas asi como bautizos, matrimonios 

congregando a los pobladores de la zona; lo cual evidencia la presencia de la 

religión católica. Actualmente la capilla de la hacienda la florida propiedad de la 

familia Zavaleta Garmendia se ha reubicado a un hambeinte mas pequeño y de 

uso particular al interior de la vivienda. 

 
60Américo Laura, 36 años,  natural de Huasao (Alcalde del concejo menor de Huasao). Santiago Bermúdez, 
50 años, natural de Huasao (Presidente de la comunidad de Huasao). Eulogio Rimachi, 38 años, natural de 
Huasao (Encargado de Registro Civil). 



47 
 

Según uno de los integrantes de la familia Zavaleta Garmendia el actual templo 

del centro poblado de Huasao se habría construido aproximadamente en 1960 

ubicada al final de la calle principal Juan Velasco Albarado; convirtiéndose en el 

principal lugar de congregación de los pobladores ya sea para asanbleas 

comunales, ceremonias catalocicas (bautizos, matrimonios, y otros) y festividades 

patronales, teniendo como imagen a la Virgen Natividad patrona del Centro Poblado y 

de muchos curanderos y curanderas; quienes atraves de su actividad fusionaron la 

religión andina y la  religión católica convirtiéndolas en pilares de su ideología.  

Durante el tiempo que duro nuestra investigación pudimos observar la existencia de otras 

iglesias como la evangelica, maranata y adventista de las cuales no tuvimos mayor 

información por encontrarse cerradas. 

 (Véase foto nº3 en anexo fotos) 

C. Características Culturales: 

El actual Centro Poblado de Huasao según el relato del esposo61 de la señora Lia 

Zavaleta62, fue habitado durante la época del Virreynato, aproximadamente en el 

año de 1571 por los comendadores del virrey Don Francisco Toledo, llegando a 

establecerse la construcción de las haciendas de Chiraura, Callapujio y La 

Florida; ésta última se encuentra restaurada  por la familia Zavaleta Garmendia, 

quienes son los herederos de uno de los comendadores de esa época. Cabe 

resaltar que por esa misma época se dava forsosamante el movimiento migratorio 

de la ciudad al campo  debido a la invacion española y la extirpación de idolatrías; 

teniendo muchas veces que el poblador campesino someterse a la disposición de 

los españoles sea el cambio de sus creencias, idioma, costumbres, relaciones 

socialeso para su superviviencia. Sin embargo era casi imposible cambiar todo un 

sistema cultural andino por lo que los pobladores realizavan sus ceremonias 

religiosas ha escondidas, y con el trasncurso del tiempo aprendieron a fucionar 

las dos culturas (andina y occidental).  

Actualmente se observa la función de la cultura andina y la occidental en sus 

manifestaciones religiosas, culturales y socieconomicas. En el caso de la 

actividad del curanderismo se observa la utilización de elementos andinos y 

 
61Ernesto Caceres, 70 años aprox., natural de Cusco. 
62Heredera de la Hacienda la Florida de Huasao. 



48 
 

occidentales como por ejemplo la hoja de coca y los naipes, invocación a los apus 

y a los santos.  

D. Características Políticas: 

La población de Huasao celebra el 20 de Mayo el aniversario de su creación 

política y el 28 de Setiembre su reconocimiento como Centro Poblado.  

Teniendo como sus principales autoridades al Alcalde del Concejo Menor y sus 

regidores, al Presidente de la Comunidad y su Junta Directiva, un Juez de Paz y 

un Teniente Gobernador.   

2.4.  Antecedentes Históricos del Curanderismo en Huasao 

Según la versión del cronista Cristóbal de Molina al parecer habría sido la 

localidad de Huaro el origen de algunos curanderos63, quienes encontraron en 

Huasao mejores posibilidades para el desarrollo de su actividad por la cercanía al 

Apu Pachatusan. Sin embargo, nuestros informantes64 afirman que Huasao ha 

sido desde siempre cuna de curanderos y por eso hasta ahora se mantiene esta 

tradición. 

No es casual o coincidencia que el Centro Poblado de Huasao se ubique a 

espaldas de una de las Wakas o adoratorios más importantes de los incas: el Apu 

Pachatusan65, lugar que es respetado y venerado por los habitantes del lugar y 

pueblos vecinos.  

Han existido curanderos muy famosos cuyos conocimientos y eficacia de sus 

“trabajos” han trascendido el marco local, unos adquirieron notoriedad por sus 

curaciones y otros por los “daños” y “maldades” que causaban a las personas, 

llegándoles a causar incluso la muerte, los mismos que fueron transmitiendo sus 

conocimientos de una generación a otra, como es el caso de Julián Challayco, 

Benito Ccorihuamán, Melchor Deza y Clemente Villanueva. Al respecto una 

informante nos relató: 

 
63Llamados Yacarcaes, quienes a través del fuego que encendian con carbón seguían la huella de las personas 
que pretendían revelarse contra el inca o quien era ladrón, homicida o adúltero; por el oficio que hacian se 
decía que tenían pacto con el demonio, por lo que eran muy temidos por la gente.Ver: Molina (22). 
64Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao. (curandero), y Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de 
Huasao. (curandera) 
65Ver: Angles “Historia del Cusco Incaico” (1988:59-62). 



49 
 

“Recuerdo que cuando yo tenía 8 años más o menos ya habían 

curanderos, a uno de ellos le decían Challayco por su apellido, él 

siempre venía a la casa a buscar a una de las chicas que trabajaba 

para nosotros, después nos enteramos que era su esposa, y como 

venía frecuentemente se hizo amigo de mi papá y en una de sus 

tantas conversaciones Challayco le dijo que tenía un don para curar, 

pero como mi papá no creía en esas cosas no le dio mucha 

importancia, después de un tiempo nos enteramos por medio de un 

amigo de mi papá que Challayco le había ayudado a encontrar al 

responsable de un homicidio mediante la lectura de coca, fue ahí 

donde se hizo más conocido porque salió en las noticias lo que 

había adivinado, después de mucho tiempo de investigación por 

parte de la policía y de los abogados. También existía otro curandero 

Benito Ccorihuamán quien era muy acertado en sus predicciones 

que con sólo mirar a una persona podía saber muchas cosas”.  

(Lía Zavaleta, 65 años, natural de Huasao)   

Durante las visitas realizadas a Huasao se pudo observar que la mayoría de 

curanderos son varones y algunas mujeres de treinta años o más, y al conversar 

con ellos y ellas, se sabe que la mayoría no concluyeron sus estudios 

dedicándose desde muy pequeños a la agricultura. También se pudo observar 

que la afluencia de gente se dan los días martes y viernes, siendo en su mayoría 

mujeres y algunos varones, debido a que son ellas las que dan mayor importancia 

a problemas sentimentales, familiares y en la mayoría de los casos, son quienes 

se dedican a la actividad del comercio ya que son fácilmente motivadas por este 

tipo de práctica ritual, pues buscan su estabilidad sentimental y económica porque 

de alguna manera pretenden tal vez orientar mejor su futuro. 

La práctica del curanderismo en Huasao afronta una diversidad de situaciones 

generadas por la globalización tales como: 

- La utilización de la Cosmovisión andina como un medio para la captación 

de clientes propios y extraños, en el que se emplean ritos tradicionales 

como también existe una mezcla de rituales que les proporcionan 

respuestas favorables a las interrogantes de los clientes. 



50 
 

- La mayoría de los curanderos proceden del lugar pero, por la afluencia de 

clientes, existen curanderos que provienen de diversas zonas del país, los 

mismos que tienen una propiedad y en algunos casos alquilan ambientes 

alrededor de la plaza para brindar atención y atraer clientes mediante 

letreros. 

 (Véase fotos del nº 4-10 en anexo fotos) 

2.5.  El Curanderismo de Huasao en la Actualidad 

El curanderismo que se desarrolla en el centro poblado de Huasao en la 

actualidad, es una actividad que genera algunas opiniones66, pues la mayoría de 

pacientes que asisten a los consultorios nos dicen que es una práctica que viene 

desde nuestros ancestros y la confianza en los curanderos que se encuentran en 

esta zona es debido a sus aciertos, mediante la lectura en coca y la efectividad en 

las ofrendas y curaciones que realizan; un hecho que nos llama mucho la 

atención es que se dice que los pobladores de esta zona son más respetados, 

temidos por practicar la magia negra a través de los laiqas; esto sería sólo una 

creencia que se ha mantenido durante muchos años, gracias a los medios de 

comunicación que se han encargado de difundir a Huasao como un pueblo de 

brujos, sin indagar bien el significado y crear así una fama errónea; ya que en 

este lugar  prevalecen los curanderos y curanderas que practican la magia blanca 

y son casos muy raros en que practiquen magia negra y de quienes se sabe muy 

poco, por lo que no debería conocerse como “Huasao, pueblo de brujos”, además 

que no todos sus pobladores son curanderos o curanderas, aunque es un hecho 

que al caminar por las calles de Huasao existen muchos letreros que indican la 

presencia de un curandero pero en su mayoría no son Huasahuinos, sino por el 

contrario quienes más letreros ponen son personas que proceden de otras zonas 

del Perú; como es el caso de “Huatón”, “Huaracino”, y otros; quienes están 

prestos a colaborar en entrevistas sobre su actividad, sin embargo existe otro 

grupo de curanderos que al parecer son muy reconocidos no por sus letreros sino 

por la eficacia en la lectura de coca, curaciones y ofrendas. 

 
66Para mas información Ver: Pilares “Turismo Místico, Parodia o Trascendencia” (1992). 



51 
 

2.5.1. El K´intu Raymi  
El K’intu Raymi desde sus inicios tuvo como objetivo la promoción turística del 

Curanderismo andino a iniciativa de los miembros que conformaron el Concejo 

Menor de Huasao presidido por don Mariano Pilar García Deza. El primer evento 

se realizó del 5 al 12 de Agosto de 1995 con la finalidad de mantener un 

intercambio con personas dedicadas a esta actividad, congregando a curanderos 

de diversos lugares del país así como del extranjero, sobre todo de los países 

vecinos de Bolivia, Brasil, etc., y otros lugares del departamento que son 

conocidos como centros del curanderismo, como es el caso de K’eros y 

comunidades adyacentes a los nevados del Ausangate, ofreciendo servicios 

rituales (curaciones, limpiezas, pagos, lectura de la coca, cartas) a cambio de una 

retribución económica, generando gran concurrencia de curanderos y clientes de 

diversas zonas del país y quedando  establecida la realización del evento en el 

mes de Agosto con fecha movible, es así que en 1996 se efectuó del 1 al 16 de 

agosto teniendo una duración de dos semanas por la acogida que tuvo el primer 

año; en 1997 fue a partir del 2 al 9 de dicho mes, en 1998 se llevó a cabo del 9 al 

15, en 1999 del 8 al 15 y el 2002 del 3 al 11 de Agosto. 

Con el deseo de institucionalizar el K’intu Raymi y convertir a Huasao en un 

centro de turismo místico lo que indirectamente mejoraría las condiciones de vida 

de sus habitantes y en consecuencia el progreso de la comunidad, este evento 

era auspiciado por algunas  instituciones como el INC, DRIT, EMUFEC, Concejo 

Menor de Huasao en coordinación con la Municipalidad de Oropesa, quienes 

promocionaron la organización del K’intu Raymi y en el caso de las empresas sus 

productos así como también de algunos comerciantes que vieron en este evento 

posibilidad de negocio, sin embargo, la participación de los curanderos de Huasao 

en el K´intu Raymi no ha sido en su totalidad, pues se observa que en sus inicios 

este evento buscó congregar sin éxito a la mayoría de curanderos del lugar, en 

años siguientes el número se fue reduciendo debido a las diferencias internas 

presentadas en la organización del evento, refiere una informante que su 

inasistencia como expositora al K’intu Raymi es porque para el año 1998 

impidieron su presencia por calificarle a ella y a otro grupo de personas ser 

procedentes de la ciudad del Cusco, dedicadas a la lectura de suerte en la palma 

de la mano, en naipes y tarot, técnicas ajenas a la práctica del curanderismo 



52 
 

andino, hecho que ha disminuido de sobre manera la participación de estos 

personajes que cuentan con una clientela propia, provenientes de la ciudad del 

Cusco, inclusive empresarios de renombre, estas actitudes dejan entre ver las 

verdaderas intenciones de quienes organizan el evento, porque en cierta medida 

ha significado una competencia muy fuerte a los curanderos andinos. Del mismo 

modo, se recoge la versión de un curandero de la zona, para quien su 

participación no es voluntaria, sino condicionada por los organizadores, la razón 

es porque a decir de él se está mercantilizando con el curanderismo y por eso es 

confundido con charlatanería, lo que justifica tal vez que para los años posteriores 

la afluencia de público al K’intu Raymi haya sido menor y por tanto los ingresos 

que se hayan podido captar son menores, como probablemente sea menor la 

presencia de visitantes al año siguiente. 

Para los primeros años la organización eligió el Salón Comunal para la realización 

de este evento, se notó la participación y apoyo de la población en general por el 

interés que había suscitado, para el año 200367 eran sólo unas cuantas personas 

las que demostraban constancia, pues el lugar de celebración del K’intu Raymi 

fue desplazado a las afueras de la población, a un canchón probablemente 

propiedad de uno de los organizadores, en cuyo alrededor se instalaron más de 

20 pequeños ambientes cubiertos de plásticos y totora que no presentaban 

ningún tipo de comodidad al cliente, quitándole el ambiente místico que requiere. 

Otro aspecto que ha quitado la prestancia a este evento era la realización de una 

actividad similar denominada “Encuentro Latinoamericano de Medicina 

Tradicional” que se desarrolló en el Distrito de San Jerónimo, Cusco, en la 

explanada de Patapata, que sin duda por la publicidad significó una competencia 

bastante fuerte, pues se celebró la primera semana del mes de agosto del año 

2003. Así mismo, el deceso del principal organizador el año 2011 debilitó la 

realización del evento, asumiendo su hijo el señor Heradio García quien nos dijo 

que le es difícil organizar el evento ya que vivió más tiempo en la ciudad del 

Cusco y actualmente radica en el extranjero;  y no conoce a  muchos  de los 

curanderos de Huasao, por lo que se observó más curanderos provenientes de la 

ciudad del Cusco  en el K’intu Raymi de los dos últimos años. 

 
 

67Ver: Medina “Huasao una Nueva Perspectiva de Curanderismo Andino” (2003:79). 



53 
 

Para la realización de dicho evento se escoge el mes de agosto, debido a que 

durante este mes se rinde culto a la Pachamama o Madre Tierra, ya que existe la 

creencia de alimentar a la tierra mediante ofrendas. Además en esta época los 

curanderos renuevan sus poderes haciendo  peregrinaciones al Sr. de Qoyllorit’i o 

al Sr. de Huanca.  

(Véase fotos del nº11-16 en anexo fotos). 

3. LOS CURANDEROS(AS)  DE HUASAO 

Como resultado de nuestra investigación según nuestros informantes68 por los 

años de 1970 habrían existido curanderos69 varones muy reconocidos por sus 

aciertos de la lectura en coca, por la efectividad al realizar las ofrendas, 

curaciones de diversas enfermedades e incluso brujerías; tras el fallecimiento de 

éstos, poco a poco fueron apareciendo más curanderos por la zona debido a  la 

afluencia de turistas locales y extranjeros, generando así la migración de 

curanderos de diversas zonas de nuestro país por la fama que se había creado en 

Huasao y atribuyéndole la frase “Huasao pueblo de brujos”; lo cual se desvirtúa 

porque en la actualidad existen más curanderos varones y mujeres que brujos, tal 

vez porque el término está mal utilizado o porque se desea atraer de esta forma 

más clientes; lo cual crea cierta incomodidad en algunos curanderos70 porque 

más se dedican a curar, mas no hacer brujería. 

Al caminar por las calles de Huasao se observan letreros que indican la presencia 

de un curandero o curandera pero en su mayoría no son Huasahuinos, sino por el 

contrario quienes mas letreros ponen son personas que proceden de otras zonas 

del Perú; como es el caso de “Huatón”, “Huaracino”, y otros; quienes están 

prestos a colaborar en entrevistas sobre su actividad, sin embargo existe otro 

grupo de curanderos que al parecer son muy reconocidos no por sus letreros sino 

por la eficacia en la lectura de coca, curaciones y ofrendas, quienes se han visto 

obligados a poner un pequeño letrero, debido a algunos que mal utilizan la 

actividad del curanderismo por los beneficios económicos que adquieren.  

(Véase fotos del nº 17-21 en anexo fotos) 

 
68Lia Zavaleta, 65 años, natural de Huasao, Susano Ttito, 48 años, natural de Huasao y Eulogio Rimachi, 50 
años, natural de Huasao. 
69Benito Ccorihuamán y Julian Challayco. 
70Emiliano Mamani, Dionicia de Villanueva y Catalina Ccorihuamán.  



54 
 

3.1.  Concepto de Curandero(a) 

Según nuestros informantes el concepto de curandero es: 

“Aquella persona destinada a servir a la gente para vivir, mediante  

despachos, hierbas medicinales y oraciones a los Apus, Ángeles y Santos.”  

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao) 

“Persona que cura maldades, destruyendo brujerías con hierbas y 

oraciones siempre dirigidas a Dios y a los Apus.”  

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao) 

“Persona que cura con baños de florecimiento, despachos y oraciones a los 

Apus, santos y vírgenes.”  

(Catalina Gutiérrez, 40 años,  natural de Huasao) 

“Persona que cura utilizando hierbas medicinales, despachos invocando a 

la virgen y a los Apus.” 

 (Cristóbal Velásquez, 37 años, natural de Echarate) 

“Persona que cura mediante el uso de hierbas, esencias, pagos a la tierra y 

otros elementos invocando a los Apus, santos y vírgenes”  

(Maestro Curandero Andino El Poderoso Huarasino, 65 años, natural de 

Huaraz) 

Según los entrevistados71 el curandero es, aquel varón o mujer destinados a curar 

enfermedades producidas por el mal viento, susto, mal de ojo y brujería;  

mediante el uso de hierbas medicinales, despachos, oraciones y otros elementos; 

invocando a Dios, a los Apus, santos y vírgenes.   

3.2.  Concepto de Paciente 

Según nuestros informantes el paciente es: 

“Puede ser un varón o mujer que va hacerse leer su suerte en coca” 

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao.) 

 
71Emiliano Mamani, Jorge Condorhuanca, Catalina Gutiérrez, Cristóbal Velásquez y el “Maestro Curandero 
Andino El Poderoso Huarasino”. 



55 
 

“Persona que le está yendo mal en todo lo que hace y va al curandero, 

para que le lea en la coca su suerte”  

 (Jorge Vargas, 38 años, natural de Quillabamba.) 

“Persona que espera para ser atendida por un curandero y le diga de qué 

está mal, mediante la lectura de coca o naipes.” 

(“Maestro Curandero Andino El Poderoso Huaracino”, 65 años, natural de 

Huaraz.) 

 “Una persona que se siente mal y ha visitado al médico y no le ha sanado 

nada, sigue igual, con dolores en el cuerpo, entonces busca al curandero 

y él dice mediante la coca lo que tiene y le atiende en varios días.”  

 (Cristóbal Velásquez, 37 años, natural de Echarate.) 

De acuerdo a las entrevistas realizadas a nuestros informantes72 el paciente es, 

aquella persona que acude al curandero para hacerse leer su suerte en la coca o 

naipes. Generalmente recurre al curandero con la esperanza de solucionar un 

problema; a veces consulta a varios curanderos(as), hasta dar con alguien que 

llene su confianza. No faltan pacientes que con cierta sinceridad manifiesten que 

el curandero soluciona las enfermedades que los médicos no pudieron curar, pero 

al mismo tiempo, existen las excepciones que contradicen esta opinión, 

manifestando que el curandero es solamente un charlatán que engaña a sus 

pacientes. 

3.3.  Proceso de Aprendizaje de los Curanderos. 

Según versiones de los pobladores73, en el Centro Poblado de Huasao habrían 

existido curanderos famosos por sus aciertos en sus predicciones y curaciones, 

ellos eran: Julián Challayco, Benito Ccorihuamán, Melchor Deza y Clemente 

Villanueva, quienes ya han fallecido, heredando sus conocimientos a sus 

familiares. 

Según las entrevistas realizadas, en la actualidad también existen curanderos 

reconocidos, quienes son: Basilio García, Dionicia Quispe, Martín Pineda, 

 
72Emiliano Mamani, Jorge Vargas, “Maestro Curandero Andino El Poderoso Huaracino”,  
Cristóbal Velásquez. 
73Eulogio Rimachi, 45 años, natural de Huasao, Lia Zavaleta, 65 años, natural de Huasao, Santiago 
Bermúdez, 50 años, natural de Huasao.  



56 
 

Emiliano Mamani, Catalina nieta de Ccorihuamán, Leoncio Mojonero, Santos 

Quispe, así mismo, existen curanderos procedentes de diversas zonas del país 

como son: “Huaracino” y “Huatón”. Cabe resaltar que en su mayoría los 

curanderos y curanderas de Huasao terminaron sus estudios primarios y muy 

pocos continuaron la secundaria, debido a que se dedicaron desde muy pequeños 

a la actividad de la curandería.   

A. Julián Challayco74: 

Según una informante75, Julián Challayco era uno de los primeros curanderos en 

Huasao, de origen puneño, de la Provincia de Juli, quien tenía el don para curar, 

sin embargo, también hacia daño a las personas y se autodenominó 

“altomesayoq” tras un rito de purificación en el Pachatusan, era partero, pues 

aplicaba diferentes técnicas de atención a madres gestantes, era muy bueno en 

sus aciertos cuando veía en la coca o en la palma de la mano. 

Al conversar con la misma informante, nos contó que Challayco era de un aspecto 

que causaba temor, así mismo relató la siguiente anécdota: 

“Una noche vino Challayco a la casa ya muy tarde y tocó la puerta, me 

asusté, pero mi papá no tenía miedo y preguntó quién era y le respondió: 

“papá me estoy muriendo”, entonces mi papá bajó a abrir la puerta, y lo vio 

muy mal y parece que tenía oclusión intestinal; mi mamá estaba 

preocupada, y mi papá lo llevó al hospital en su carro, y le dijo: si tú tienes 

poderes porque no puedes curarte tú solo a lo que Challayco no dijo nada. 

Al llegar al hospital fue atendido por un doctor Becerra amigo de mi papá, 

quien lo operó de emergencia y mientras estaba en recuperación, mi mamá 

nos decía que vayamos a visitarle  llevándole comida, y cuando le dieron 

de alta  vino y le dijo a mi papá estoy viniendo a devolverte el mal que 
yo te hecho por el bien que tú me has hecho y se acercó al medio del 

patio de la casa y con ayuda de un pico sacó un sapo muerto que tenía 

pelos de mi papá en la boca, luego entro al corral y de la pared sacó un 

muñequito de trapo hecho con algunas  prendas de mi papá, y nos 

preguntábamos en qué momento robaron la ropa y el cabello de mi papá. 

Todo esto habían hecho con la finalidad de perjudicarnos tanto a mi familia 
 

74Julián Challayco, 80 años aprox., natural de Puno (curandero ya fallecido). 
75Lia Zavaleta, 65 años, natural de Huasao. 



57 
 

y hasta nuestro ganado, pero como nunca hemos creído en la brujería no 

pasó nada”. 

B. Benito Ccorihuamán76: 

Según nuestros informantes77, Benito Ccorihuamán era Huasahuino, yerno de 

Julián Challayco, tenía un aspecto desaliñado de ojos saltones y estatura 

mediana, el rostro estaba marcado con marcas de viruela. Él era muy bueno en 

sus aciertos al ver en la coca y en la apariencia de las personas, es así que una 

señora nos cuenta:  

“Un caso que a mí me pasó, cuando yo estaba pasando el puente, camino 

al paradero me encontré con Benito y me dijo: “ya estamos esperando 

familia y va a ser varón” quedé sorprendida porque mi primera hija tenía 2 

añitos aproximadamente y para mí era muy pronto como para tener otro 

bebé y me fui con la duda porque él estaba muy convencido de lo que 

decía, luego de contarle a mi esposo fuimos a que me hicieran los 

exámenes y realmente era cierto lo que me dijo Benito. Después de unos 

años me dijo lo mismo pero que en esta oportunidad lo perdería y así fue”. 

(Lía Zavaleta, 65 años, natural de Huasao). 

 (Véase foto nº22 en anexo fotos) 

C. Melchor Deza78: 

Al conversar con los informantes79 nos dijeron que Melchor Deza habría recibido 

un poder por un runa que se le apareció en el Shinakara, el cual era el de curar 

después de un diagnóstico a través de la hoja de coca. Interpretaba los sueños y 

hacía algunos sacrificios, según le peticionaban sus clientes. 

 

D. Clemente Villanueva80: 

Según la tesis revisada81 refiere que Clemente Villanueva adquirió sus poderes en 

sueños, donde el Apu Salkantay le enseñó cómo debía mirar la coca para acertar 

 
76Benito Ccorihuamán, 80 años aprox., natural de Huasao, (curandero ya fallecido). 
77Susano Ttito, 48 años, natural de Huasao y Lia Zavaleta, 65 años, natural de Huasao. 
78Melchor Deza (curandero de Huasao ya fallecido). 
79Susano Ttito, 48 años, natural de Huasao y Eleuterio Gamboa, 52 años natural de Huasao. 
80Clemente Villanueva, 50 años aprox. , natural de Huasao (curandero de Huasao ya fallecido). 



58 
 

en los diagnósticos y tratamientos curativos, motivo por el que debía visitar al Apu 

cada madrugada del 2 de agosto o el 15 de setiembre de cada año, entrar al 

nevado y bañarse con ese agua fria para purificarse y cargarse de energías, 

llevando una estrella (piedra sagrada), un atado de coca, un despacho de saludo 

y varias velas, haciendo como un pequeño altar y pasar la noche sin comer ni 

dormir. 

E. Basilio García82: 

Al visitar el domicilio de Basilio García pudimos apreciar que se trata de una 

persona entre 55 a 65 años de aspecto muy serio y reacio a quien no tenga  cupo 

de atención; largas fueron nuestras horas de espera para poder conversar con él, 

sin embargo la afluencia de pacientes es demasiado, terminando muy cansado y 

sin disposición para una entrevista, es muy reconocido por sus pacientes quienes 

sienten una gran confianza en él, a quienes no les importa si tienen que regresar 

una y otra vez para ser atendidos y curados sobre todo. Es así que el dispone de 

un ambiente exclusivo para la atención a sus pacientes, quienes deben sacar 

cupo con semanas de anticipación teniendo alrededor de 20 pacientes por día, no 

teniendo la facilidad de poder conversar directamente con él sino con sus 

pacientes quienes nos dicen que es una persona muy buena, sencilla, pero 

inaccesible a entrevistas por la gran afluencia de pacientes. Según informantes 

refieren que Basilio García cura mediante la limpia de vela y oraciones siendo 

muy efectivo, lo cual justifica la gran cantidad de pacientes y reconocimiento hacia 

él. Durante nuestras constantes visitas pudimos observar muchas actitudes y 

comportamientos de las personas en este ambiente, como por ejemplo algunos 

que no habían alcanzado a sacar cupo estaban esperando la hora de receso que 

es de 1 a 2 de la tarde aproximadamente, tiempo en el cual don Basilio salía de 

su consultorio y así poder abordarlo y alcanzarle un regalo (comida, víveres, etc.), 

con la finalidad de ser atendidos(as) durante el día o al final ya que  habían días 

en los que faltaba algún paciente con cupo o tal vez llegaba un poco tarde 

entonces había lugar para alguien que necesitaba con urgencia ser atendido(a). 

Así mismo pudimos observar que los pacientes eran de distintas condiciones 

económicas, pero ahí no importaba mucho eso porque el cupo de atención 

 
81Ver: Medina (59). 
82Basilio García, natural de Huasao (curandero, actualmente reside en el Distrito de San Jerónimo-Cusco). 



59 
 

prevalecía, es así que los sábados que es el día de la repartición de cupos hay 

mucha gente haciendo cola esperando alcanzar un cupo, algunas veces se ha 

visto que venden comida ya que las horas de espera se prolongan, existe a veces 

cierto desorden debido a que el inicio de entrega de cupos es incierta. (Véase fotos 

nº 23 y 24 en anexo fotos) 

F. Dionicia Quispe83: 

Al visitar su consultorio pudimos observar que Dionicia es una señora de estatura 

baja, contextura gruesa, entre los 40-50 años de edad; es inaccesible a 

entrevistas sobre el origen de su actividad, al respecto una informante84 nos 

relata: 

“Dionicia es contrahecha, tiene un aspecto muy feo, es muy bajita, tiene 

muy largo el abdomen y corta las piernas y es la mejor que adivina y cura 

el mal de susto, por ello la gran presencia de niños o niñas en su 

consultorio.” 

Se dice que quienes son muy buenos(as) en lo que hacen (curaciones, ofrendas, 

etc.) son quienes más rechazan entrevistas, es el caso de doña Dionicia, quien 

durante todo el tiempo que duró nuestra investigación no aceptó ninguna 

entrevista, sin embargo es de quien sabemos y esto gracias a los pacientes que  

nos aceptaron ingresar y participar de una curación de mal de susto de una niña 

de 3 añitos, pudiendo filmar y tomar fotografías; mostrándonos siempre muy 

respetuosas ante esta práctica y técnicas que conlleva su actividad, no haciendo 

preguntas solo observando y apoyando si era necesario y oportuna nuestra 

participación en este rito, siendo un momento muy valioso para nosotras ya que 

habíamos logrado ingresar al consultorio de una curandera muy reconocida, tras 

muchas horas de espera. 

G. Martín Pineda85: 

Al visitar el consultorio -un ambiente acondicionado en el primer piso de la casa- 

de Martin Pineda, pudimos sentir un ambiente cargado de energias negativas en 

cada una de nuestras visitas, a lo cual no le dimos mucha importancia y nos 

sentamos en una banca que estaba en el patio, a un costado de la puerta, 
 

83Dionicia Quispe, natural de Huasao,(curandera). 
84Lia Zavaleta, 65 años, natural de Huasao. 
85 Martín Pineda, 55 años aprox., natural de Paucartambo,(curandero-brujo). 



60 
 

esperando nuestro turno para ser atendidas, durante la espera pudimos observar 

que la esposa de Martin es quien le ayuda con la preparacion de hierbas y otros 

elementos para los baños de florecimiento, y cuando en ocasiones hay muchos 

pacientes es ella quien tambien atiende con la ayuda de sus hijos, quienes 

aprendieron de Martín -lectura de coca, baños de florecimiento-, en la primera 

visita esperamos alrededor de una hora ya que él estaba trabajando en su chacra 

y vino solamente porque eramos muchos los que necesitábamos ser atendidos, 

para suerte nuestra, éramos casi las primeras en la fila, sin embargo, llegó 

molesto y gritando, indicando que las consultas debian ser breves; cuando nos 

tocó entrar a la habitación, pudimos observar que ésta era media oscura, con piso 

de tierra, sin ventanas y estaba dividida en dos ambientes por una cortina de 

plástico, en el primer ambiente ubicado hacia la puerta había una tarima cubierta 

con una manta que al parecer servía comocamilla; pasamos al segundo ambiente 

que estaba al fondo y nos sentamosen una banca que estaba cubierta de cuero 

de oveja frente a una mesa de madera cubierta con una tela verde que contenia 

una uncuña y hojas de coca al centro de la mesa, al costado derecho tenia un 

librito de San Cipriano, una campana pequeña y velas de colores, en la pared 

tenía colgado un cóndor disecado y algunos otros animales; nos preguntó si 

eramos las dos quienes ibamos a consultar, al responder que sí se mostró 

sarcástico y notamos un trato muy tosco; al empezar la consulta vimos que tiene 

la coca lista para poder leer la suerte; echando de una manera rapida dijo algunos 

acontecimientos futuros frente al presente lo cual no nos convenció y no era 

porque no creíamos en él o en la lectura de coca, sino que el ambiente era muy 

negativo ahí y ya no le preguntamos más, sino que le agradecimos por su 

atención y le dijimos que volveríamos en otra oportunidad. En posteriores visitas 

no lo encontramos ya que estaba en constantes viajes, producto de su fama, 

hasta que en una oportunidad lo encontramos y quisimos conversar con él para 

conocer mas  sobre su historia yorigen como curandero, pero se mostró muy 

celoso, no queriendo dar ninguna información sobre su origen como curandero, 

solo nos dijo que era de Paucartambo y que por motivos de trabajo se vino a 

Huasao, donde conoció a su esposa, formando una familia y permaneciendo 

hasta el día de hoy en su casa que se encuentra cerca a la plaza principal del 

centro poblado de Huasao.  



61 
 

Conversando con sus pacientes86, éstos respaldaron las mismas experiencias, 

aduciendo que su comportamiento siempre es el mismo con la mayoria de las 

personas, que sin embargo es buenopara muchos de los que acuden con 

frecuencia a solicitar los servicios de este curandero. Así mismo, algunos 

informantes manifiestan que Martin Pineda realiza brujería, siendo el más 

conocido por realizar este tipo de actividad. 

H. Emiliano Mamani87: 

Nuestra primera impresión al visitar la vivienda del señor Emiliano Mamani fue 

grata, nos recibió con mucha amabilidad y disposición a brindarnos información, 

hecho que hizo nuestras visitas más contínuas. Tiene 52 años de edad, es de 

contextura delgada, tamaño regular y es una persona muy sencilla y sociable. 

Conocido como el “Maestro curandero inka”, por preservar en sus técnicas y usos 

algunos elementos tradicionales. Él cuenta: 

“A los 12-13 años llegué a este campo del curanderismo porque yo tenía un 

tío de la familia Vargas, él me dijo: vaya haciendo esto me vas a apoyar, 

vas a estar escogiendo los kintus y después me alcanzas, pero él no me ha 

enseñado, dice que yo lo he puesto lo que debe entrar en la mesa primero 

y así dice le he alcanzado, y él decía: este chiquito está mucho mejor que 

yo, tiene un don y le voy a dejar mi mesa; me dijo que me iba a llevar al 

Ausangate, ahí te voy a dejar mi mesa, entonces, yo le dije a mi mamá y 

ella lo tomó a mal y me dijo: qué cosa, tú vas a andar así, la gente te va a 

decir brujo, para que la gente te insulte y si haces eso, yo te voy a denegar, 

ya no vas a ser mi hijo; entonces ya no fui. Hasta los 26 años más o menos 

he trabajado con mi tío, entonces yo ya sabía quemar despachos, hacer 

baños.  

Después, empecé a trabajar con los demás maestros, entonces ya sabía 

cómo quemar los despachos, hacer limpieza, porque uno tiene que saber 

cómo hacer y llevar los despachos a los Apus y a la Pachamama. Digamos 

yo lo he curado entonces uno tiene que saber cómo llevar el despacho 

porque tiene fuerza, para que a mí no me haga daño. Cada profesor tiene 

 
86Miriam Gonzáles, 30 años, natural de Cusco. Verónica Cruz, 28 años, natural de Cusco. Claudia Medina, 
60 años, natural de San Jerónimo.  
87Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao, (curandero). 



62 
 

sus diferentes enseñanzas, entonces  como dice yo me voy preparando 

más y más, entonces cuando yo tenía animales de mi mamá, arriba ovejas, 

vacas, chanchos, yo pasteaba, así me cogió el relámpago y yo tendría algo 

de 17-18 años, erábamos con mi hermano y luego él se bajó, y yo me 

quede solito, me escondí tras una piedra grande para que no me caiga la 

granizada, ahí me cayó, como quien va al Pachatusan, entonces ahí yo me 

sentí como si me hubiese dormido y como quien dice no? me dio como un 

poder y yo sentí dentro de mi conciencia que tenía ya un arma y yo sentía 

cierta timidez, vergüenza de sentirme y decir que era curandero y que 

podía curar; esos señores con los que he trabajado, que he conocido, han 

fallecido, Melchor Deza, Marco Sánchez, Julián Challayco, Benito 

Ccorihuamán, Santos Quispe, Nicolás Mendoza, ellos ya fallecieron, 

entonces esta tierra Huasao, siempre es conocida a nivel nacional e 

internacional, es como un eje hereditario de los curanderos”. 

I. Catalina Ccorihuamán88: 

Hablar de Catalina es una parte muy importante dentro de las historias de vida de 

los curanderos(as) del centro poblado de Huasao, porque se trata de la nieta de 

Benito Ccorihuamán -uno de los primeros curanderos más reconocidos de dicha 

zona- una mujer que plasma en su actividad, los conocimientos transmitidos por 

su abuelo teniendo un don de ayudar a su prójimo como ella misma nos relata: 

“Yo soy nieta de Benito Ccorihuamán, siento que tengo un don para ayudar 

a las personas, desde pequeña me llamaba la atencion y me gustaba saber 

de cómo leer en la coca, creo que siempre queda en alguien lo que hacen 

nuestros antepasados, este es mi caso, quienes vienen a preguntarme a la 

vista son porque alguien les recomendó”. 

De esta forma es que doña Catalina nos recibe en su consultorio, muy amable 

pero cuando le preguntamos si había tenido alguna revelación a parte de haber 

adquirido el don de leer la coca y curar a pacientes, ella nos dice que es un 

secreto que no revela y se queda con ella,es ahí que nos dice que si queriamos 

saber sobre historias de curanderos o entrevistas nos vayamos a la plaza de 

Huasao, porque ahí encontrariamos a muchos que accederian a entrevistarse con 

 
88Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao, (curandera). 



63 
 

nosotras para hacerse famosos, nos disculpamos con ella y le dijimos que 

respetabamos mucho el don de quienes realmente lo tienen y que nuestro 

objetivo era el de revalorar el curanderismo de Huasao a partir de sus curanderos 

y curanderas huasahuinos, a lo que ella nos brindo apoyo a traves de su esposo 

mas no de ella misma porque pedia que respetemos su privacidad en lo que ella 

hace. 

Es así que nuestras visitas fueron muchísimas a la casa de la  señora y nuestras 

conversaciones se tornaron amplias con don Luciano-esposo de doña Catalina- 

quien nos contó acerca de Benito Ccorihuamán y las constantes visitas de un 

antropólogo quien lejos de hacerse paqo gracias a la formacion de don Benito, 

difundió el curanderismo de Huasao promocionándolo como turismo mistico en 

otros países, además de un video que se había filmado en Huasao denominado 

“Allpa Kallpa”, video en el cual aparecía don Benito confirmando la fama como 

curandero y que de ahí provenía el don de su esposa, así mismo nos contó un 

poco de la historia de Huasao de cómo era antes la zona; una comunidad que 

albergaba a unos cuantos curanderos muy buenos y conocidos por ello (Melchor 

Deza, Julian Challayco, Basilio Garcia) quienes ya habían fallecido a excepción 

de Basilio García que se había trasladado a San Jerónimo, además nos dijo que 

actualmente en Huasao habían curanderos muy buenos que no tienen 

propagandas; salvo que tienen un letrero pequeño porque no quieren ser 

opacados por los que han aparecido de otros lugares para enriquecerse a costa 

de engaños y lo único que consiguen es hacerles quedar mal a los que realmente 

son curanderos y curanderas.  

J. Cristóbal Huatón Velásquez89: 

Al visitar el consultorio del señor Cristóbal, un ambiente acondicionado en el 

segundo piso de una casa antigua de adobe, pudimos observar que tenía una 

mesa de madera cubierta con una manta tejida de colores, sobre ésta había una 

uncuña con coca, al lado izquierdo de la mesa tenía naipes, flores, velas; así 

como algunos cuadros de santos y vírgenes. Al lado derecho de la habitación 

estaban algunos elementos como: amuletos (sapo, chonta), esencias (agua 

florida, pusanga), brebajes (ayahuasca) y otros. Al conversar con él, pudimos 

 
89Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate-La Convención, (curandero-brujo). 



64 
 

darnos cuenta que se trataba de una persona amable y dispuesta a apoyarnos 

con nuestra investigación. 

Al empezar nuestra entrevista nos contó que él es natural de Echarate, de 37 

años de edad, tiene esposa y dos hijos. Vive en Huasao hace 9 años, debido a 

que unos amigos le contaron que Huasao era un lugar muy conocido, por sus 

curanderos; por lo que decidió ir a conocer y darse cuenta que era un buen lugar 

para quedarse y continuar con su actividad como curandero. Él nos cuenta: 

“Yo trabajo como 12 años nomás todavía, mis abuelos me dejaron sus 

ideas, la sabiduría de curar. Trabajaba con ellos como ayudante; nosotros 

somos  ayahuasqueros y tabaqueros. Aquí me tienen envidia, porque soy 

de otro lugar, a veces botan huevo malogrado a la puerta de la casa, perro 

muerto o gato…así me han hecho, pero no me hace nada; porque hay que 

saberse curar, sino poco a poco te caes.” 

Durante nuestras constantes visitas nos contó que la casa donde atiende es 

alquilada y que probablemente se traslade a una casa cerca a la plaza de 

Huasao. Así mismo nos dijo que su esposa es quien le ayuda con la preparación 

de las hierbas para los baños de florecimiento. En algunas ocasiones Cristóbal 

viaja a Quillabamba para abastecerse de algunos elementos que utiliza para sus 

ofrendas y curaciones. Es conocido como Huatón porque proviene de su apellido 

paterno y de quien heredó su sabiduría.  

De estas historias de vida llegamos a la conclusión, que la mayoría de los 

curanderos existentes provienen de parientes que también fueron curanderos lo 

que indica que existe una transmisión genealógica. Existen casos como el del 

Señor Martín Pineda y Dionicia Quispe que no tienen parientes curanderos por lo 

que afirman que adquirieron sus dones por designación divina. 

3.4.  Cosmovisión de los Curanderos 

Según nuestros informantes afirman: 

“Para mí la tierra tiene vida, porque nos da comida; así como el sol nos da 

luz y la luna junto con las estrellas, todo lo que nos rodea, cada uno tiene 

como una energía que nos afecta”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao) 



65 
 

 

“Los Apus, son como nuestros ángeles, en quien creemos y nos da mucha 

fuerza y le pedimos permiso para hacer nuestra actividad a ellos primero 

siempre ellos saben todo lo que hacemos y nos castiga si hacemos algún 

daño”. (Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

“Todo tiene vida, todo el agua la tierra, nuestros Apus siempre piden que se 

les recuerde y tenemos que hacer pagos a la pachamama, pidiendo 

permiso siempre a ellos y agradeciéndole por todo lo que nos da”. 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao). 

Según los entrevistados90 toda la naturaleza tiene vida; la tierra porque nos da 

alimento, los Apus que son como nuestros ángeles protectores, a quienes se les 

agradece mediante ofrendas; los mismos que castigan con enfermedades si 

hacemos algún daño o nos olvidamos de ellos. 

Para el hombre andino, la tierra viene a ser el elemento básico de subsistencia y 

de toda su estructura económica, a partir de ello, su cultura es el reflejo de su 

producción agrícola y de la interrelación que se establece en el proceso de 

producción. De esta manera, la Pachamama es el eje central de la vida del 

poblador andino, sobre ella giran los demás elementos de la naturaleza que 

intervienen en el proceso productivo agrícola como el agua, el sol, el viento, etc., 

los que a su vez componen todo un sistema lógico y filosófico, que sirve al 

hombre andino para analizar, comprender y explicar el mundo de su entorno. La 

tierra proporciona todo lo necesario para la supervivencia del hombre, es un 

centro vital, tiene vida y cobija a todos los seres vivientes. En la concepción del 

mundo andino, todo tiene vida, todo está en movimiento y más aún, todo 

elemento de la naturaleza es sagrado. 

Pero la cosmovisión andina también contiene una concepción animista, dual y 

tripartita del mundo. El hombre es parte de un todo y debe complementarse y vivir 

en armonía con todos los demás elementos de la naturaleza; existe el hanan y el 

urin (arriba y abajo), los pares opuestos, el Sol y la Luna, el hombre y la mujer, lo 

positivo y lo negativo, pero también, el centro o chaupi que existe en el cosmos, 

 
90Jorge Condorhuanca, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuamán. 



66 
 

en la tierra y el hombre, considerándolas tres dimensiones del mundo: el Huju, el 

Kay y el Hanaq Pacha. 

La cosmovisión andina es el resultado del constante estudio del universo y sus 

habitantes; de la interpretación lógica, científica –hasta donde les permitió sus 

conocimientos– de las interrelaciones entre el universo y el hombre para explicar 

la propia existencia de éste. Muchas conclusiones e interpretaciones se han 

realizado con apoyo de concepciones mítico religiosas, por tanto carentes de todo 

sustento científico. 

• El Hanaq Pacha (Mundo superior o mundo de arriba) 

Dentro de la Cosmovisión andina es el mundo de arriba, el mundo superior, el 

mundo del Taytanchis, habitado por dioses y santos. Es representado por el 

Cóndor, una divinidad andina. El Hanaq Pacha representaba también la cabeza 

del hombre, la elevación, el discernimiento, la inteligencia, la parte mental o 

intelectual. Con la influencia del cristianismo se identifica con el paraíso celestial 

en compañía de los hombres que han cumplido la voluntad de Dios, disfrutando 

de una vida eterna. 

Recibe ofrendas como despachos, misas para que les envíe bienestar y 

abundancia. 

Se manifiesta a los hombres con apariciones en las rocas, como en el Pachatusan 

(Sr. de Huanca) y Shinaqara (QoyllorRit’i)91. 

• El Kay Pacha (Este mundo) 

Es la superficie de la Tierra donde la conciencia andina encuentra mayor 

identificación, aquí viven los hombres, los animales, las plantas y viven gran parte 

de las deidades andinas. La Pachamama es la deidad que sobresale por ser 

reproductora de todo elemento viviente, de los alimentos y del mismo hombre, 

tiene vida y siente las mismas emociones y necesidades de los humanos, puede 

castigar con enfermedades y hacer infértiles las tierras cuando se es irreverente 

con ella. En su honor se realizan las ofrendas de Pago a la Tierra, ceremonia que 

es ampliamente difundida en la zona sur andina del país. 

 

 
91Ver: Gow y Condori:“KayPacha:Tradición Oral Andina” (1976: 40). 



67 
 

• El Ukhu Pacha (Mundo interior o mundo de abajo) 

Viene a ser el subsuelo o mundo interior, nivel o estamento habitado por seres y 

espíritus malignos como los phirus, ñaupas, machus, soq’as, etc.; también es 

considerado como el mundo de los muertos. Con la influencia del cristianismo se 

ha venido a identificar con el infierno y se les designa como la morada del Supay 

o Saq’ra (demonio, satanás, lucifer, etc. en términos católicos)92. 

Entre estos tres niveles existe una relación muy profunda, es decir, entre dioses, 

hombre y la naturaleza, por eso la armonía y equilibrio existe entre todos, siendo 

condición indispensable para la vida del cosmos y su continuidad93. 

Así mismo, los curanderos de Huasao al realizar los despachos, baños de 

florecimiento y otros tipos de ritos, invocan no sólo a los Apus sino también, a los 

santos y vírgenes; es así que manifiestan: 

“Mis Apus son Ausangate; Apu Salkantay-rey de mesas; Pachatusan, eje 

del mundo que sostiene al mundo; Manuel Pinta a quienes recurro para 

hacer mis ceremonias”. (Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

“Yo creo bastante en el Señor de Qoyllor Rit’i y en dios todo poderoso, creo 

en todos los santos, como ves, tengo a San Martín de Porres, pero  más, 

más, en el Señor de Qoyllurit’i”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao) 

“A parte del Apu Ausangate, creo bastante en la virgencita de Natividad, 

ella me ayuda en todo lo que hago”. 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao). 

“Siempre pido a mis Apus y a Dios, también a los santos pero creo 

bastante en el Sr. de Huanca”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Huasao). 

En el Centro Poblado de Huasao existen cuatro cerros que son los principales 

Apus de esa localidad y son: 

- El cerro Pachatusan (Apu principal, Protector de la comunidad). 

 
92Ver: Gow y Condori (40). 
93Ver: Gow y Condori (40). 



68 
 

- El cerro Puca Pucara. 

- El cerro Manuel Pinta. 

- El cerro Alcaldiyoc. 

3.5.  Conversión a Curandero 

En cuanto al origen del poder mágico religioso de los curanderos, en su mayoría 

son atribuídos a fenómenos naturales, por revelación del Apu que los protege en 

sueños y por herencia  de sus antepasados, pasando como un legado de 

generación en generación, las que pueden parecer versiones inverosímiles, pero 

que forman parte de su identidad cultural y por tanto, son reconocidas como 

valederas por propios y extraños.  

Al conversar con los informantes nos relatan su iniciación como curanderos:    

“Mi abuelo era brujo, mi papá era curandero, yo he ido aprendiendo, soy el 

segundo de tres hermanos, además, yo trabajaba en una mina antes, 

éramos más de 40 personas, esa vez entonces que pasa, me he 

encontrado un cráneo y se me apareció un chiquito en mis sueños, me dijo 

que yo estoy contigo para trabajar, por gusto estas trabajando en esto”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao).  

“Cuando mi mamá tenía  animales ovejas, vacas,  chanchos pasteábamos 

con mi hermano, allí un día me cogió el relámpago y yo tendría algo de 

17-18 años, erábamos con mi hermano y luego él se bajó y yo me quede 

solito, me escondí tras una piedra grande para que no me caiga la 

granizada, ahí me cayó, como quien va al Pachatusan, entonces ahí yo me 

sentí como si me hubiese dormido y como quien dice no? me dio como 

un poder y yo sentí dentro de mi conciencia que tenía ya un arma”. 

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

“Mi papá se dedicaba bastante él trabajaba puro despachos, a mí me llamó 

la atención de lo que él hacía, porque me gustaba quería pisar ese camino 

de mi padre y alinearme… un día me he soñado que escuchaba a alguien 

que me decía ayúdale, ayúdale. Yo creo que siempre he sido para esto de 

ayudar curando a la gente. De mi familia yo soy el único Yo trabajé como 



69 
 

12 años nomas todavía, mis abuelos me dejaron sus ideas, la sabiduría, 
trabajaba con ellos, nosotros somos  ayahuasqueros y tabaqueros”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate). 

“Mi abuelo de parte de mi mamá era curandero, dicen que siempre en 

uno de nosotros quedaría ese don, es mi caso” 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao) 

De acuerdo a los curanderos entrevistados94 una persona puede convertirse en 

curandero mediante la transmisión de conocimiento de algún familiar (puede ser 

su papá o abuelo), caída del rayo a la persona, así mismo se fortalece la 

conversión mediante la revelación  en sueño por parte de alguna divinidad (Dios).   

3.6.  Tipos de Curandero 

Para identificar los tipos de curanderos que existen en el centro poblado de 

Huasao, los entrevistados dijeron: 

“En Huasao existen más curanderos, antiguamente habido brujos, ahora 

dicen que hay pero no creo”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao) 

“Aquí en Huasao hay curanderos varones y mujeres, algunas son parteras 

también, dicen que también hay brujos eso más bien no sé”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate) 

“En Huasao la mayoría somos curanderos varones aunque hace unos años 

también ya hay mujeres, laiqas muy poco casi no”. 

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao) 

 

“Antes habían laiqas, altomesayoq también, ahora no, más somos 

curanderas y curanderos, claro hay algunos por ganar más (clientes-

dinero) dicen que saben hacer amarres y algunas maldades”. 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao). 

 

 
94Jorge Condorhuanca, Emiliano Mamani, Cristóbal Huatón y Catalina Ccorihuamán. 



70 
 

De acuerdo a las curanderos entrevistados95, todos coinciden en afirmar que en el 

centro poblado de Huasao existen curanderos varones y mujeres; algunos afirman 

que antiguamente habían brujos y altomesayoq, sin embargo aún existen los que 

hacen amarres y algún tipo de brujería. 

Cabe resaltar que los conocimientos del curanderismo  andino no aparecen 

repentinamente, son adquiridos progresivamente porque los principiantes 

aprenden  

de los mayores y por lo general, se suceden de padres a hijos, de maestros a 

alumnos. En ese constante aprendizaje, se han establecido jerarquías y clases de 

curanderos.  

Entre los que podemos mencionar son: 

Watoq-Hampeq Watoq-Hampeq-Laiqa 
 

- Emiliano Mamani  

(“Maestro Curandero Andino Inca”) 

- Catalina Gutiérrez Ccorihuamán 

(“Curandera Nieta de BenitoCcorihuamán”) 

- Dionicia Quispe (“Dionicia”) 

 

 

- Martín Pineda 

- Jorge Condorhuanca 

(“Curandero Andino Místico”) 

- Cristóbal Huatón Velázquez 

(“Curandero Huatón”) 

- “Maestro Curandero Andino El Poderoso 

Huaracino” 

- “Maestro Curandero Willaq Huma” 
Fuente: Propia (elaborada en base a las entrevistas realizadas)  

En el Centro Poblado de Huasao antiguamente existían Altomesayoq, pero con el 

transcurso del tiempo se observa que son watoq, hampeq y laiqa al mismo 

tiempo; aclarando que en su mayoría son watoq-hampeq los que desarrollan su 

actividad, al respecto manifiestan: 

“Espiritualmente a mí me reveló que debía hacer y servir como un médico, 

yo soy mesa blanca, por ejemplo si usted vendría con venganza y me pide 

quiero que esta persona se vaya al fracaso, te digo que no y no te acepto, 

te boto, así soy yo”.  

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao) 
 

95Jorge Condorhuanca, Cristóbal Huatón, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuamán. 
 



71 
 

“A mí me reveló en sueños que debía ayudar  a  la gente, curando, pero 

también puedo hacer amarres, dependiendo lo que diga las cartas o la 

coca”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate). 

3.7.  Vestimenta del Curandero 

Al entrevistar a  los curanderos, ellos manifestaron lo siguiente: 

“No uso una vestimenta especial, así como me ves así atiendo; claro si me 

piden para filmaciones ahí si tal vez puedo ponerme un poncho”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao). 

“Uso mi chullo como para identificarme, así sencillo no más atiendo yo, con 

mi ropa de casa -con mi polo, casaquita, mi pantalón de tela o jean; a 

veces, rara vez cuando me piden que me ponga mi unku o sea mi ropa 

típica de la selva me pongo, así cobro un poco más también, mayormente 

los turistas me dicen que me ponga para tomarme fotos y llevar a su país”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate) 

“En cuanto a la ropa que uso, me pongo un poncho, chullo, para 

identificarme, tengo que tener presencia, yo mismo no me sentiría bien, así 

como el cura tiene una vestimenta, tengo varias, siempre una se queda en 

mi mesa, nunca está vacía”. (Emiliano Mamani, 52 años, natural de 

Huasao). 

“No uso una ropa especial para atender a mis clientes, porque vienen en 

cualquier momento”. 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao). 

De los entrevistados96 llegamos a la conclusión que en el  centro Poblado de 

Huasao, antiguamente los curanderos97 usaban poncho, chullo y ojotas, con el 

transcurso del tiempo se ha ido perdiendo esta costumbre por lo que en la 

actualidad muy pocos visten con estos atuendos tradicionales, salvo en algunas 

ceremonias o ritos especiales a solicitud de sus clientes o la promoción de la 

actividad del curanderismo tradicional. 
 

96Jorge Condorhuanca, Cristóbal Huatón, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuamán. 
97Benito Ccorihuamán, Julián Challayco, Melchor Deza. 



72 
 

En el caso de las mujeres se ha observado que no visten un atuendo especial, se 

caracterizan por usar un polo de color claro (blanco), una chompa abierta, una 

falda de tela de color oscuro (azul oscuro), zapatos bajos de color oscuro (negro, 

azul). 

 

CAPÍTULO III 
ACTIVIDAD DE LA CURANDERIA EN HUASAO 

El presente Capítulo describe las funciones y técnicas que poseen los curanderos 

en Huasao, como el de curar enfermedades, hacer daño a las personas, de 

acuerdo a lo que solicitan los clientes que necesitan de sus servicios. 

 3.1 Funciones 
Según los curanderos entrevistados, las funciones que realizan son:  

“Yo leo la coca, naipes, curo enfermedades como el mal viento, mal de 

susto y destruyo hechizos, hago pagos a la tierra”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao) 

“Yo leo la suerte en coca, en naipes, en cigarro; hago amarres con el tinki, 

curo torceduras, el mal de pujio, también hago pagos a la tierra”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Huasao). 

“Yo estoy para servir a las personas para que puedan vivir o sea yo no 

hago brujería de ningún tipo (amarres), leo la suerte en coca, vela, maíz, en 

la palma de la mano; también hago baños de florecimiento para la suerte 

en el negocio, hago pagos a la tierra y kutichi los martes y viernes porque 

estos días están más cargado de energía y fuerza”. 

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

“Leo la suerte en coca, hago baños de florecimiento y pagos a la tierra para 

que todo te vaya bien, puede ser en la salud, en los estudios y en el 

negocio”. 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao). 



73 
 

De los curanderos entrevistados98 llegamos a la conclusión que las funciones que 

más realizan son: adivinaciones, curaciones, ofrendas, brujería o hechicería. 

A. Adivinaciones 

Los curanderos que predicen el futuro se denominan “Watoq”. La persona que 

acude a estos adivinos podrá “ver” los acontecimientos futuros que le esperan o 

conocer hechos pasados que le interesan. Utilizan para sus predicciones las hojas 

de coca, naipes, granos de maíz, la palma de la mano, vela, cigarro etc. (véase 

foto nº 25 en anexo fotos) 

Toda persona siente especial interés por los acontecimientos futuros que le 

depara la vida, pero encuentra en el watoq la luz de posibilidades que necesita 

para enrumbar sus actos o para prevenir futuras desgracias. 

B. Curaciones 

Según los curanderos entrevistados refieren: 

“Cualquier hora puedo curar, martes y viernes es para maldades porque 

otro día no te puede afectar, esos días son claves, curaciones es cualquier 

día porque no vas a esperar hasta el martes para que te cure.” 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao). 

“Los martes y viernes son los días más efectivos para curar o deshacer 

hechizos, porque estos días están cargados de energía positiva y los Apus 

están más cerca para nosotros” 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao). 

“Yo curo todo tipo de enfermedades siempre que tengan fe para sanarse, 

sino es por gusto, dependiendo si es fuerte el mal toma tiempito y son 

varias veces que tiene que venir el paciente a veces hasta con su familia, 

también hago amarres los días martes y viernes”. (Cristóbal Huatón, 37 

años, natural de Echarate). 

Las curaciones son realizadas por los mismos curanderos, que en este caso 

asumen la denominación de “Hampeq”. Son personas que mediante el uso de 

 
98Jorge Condorhuanca, Cristobal Huatón, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuamán. 



74 
 

hierbas medicinales, ritos mágicos religiosos y gran capacidad psicológica, 

consiguen el restablecimiento de la salud y el bienestar integral de las personas. 

El curanderismo en la zona de estudio está ampliamente difundido. El curandero 

también se vale de los Apus, santos o vírgenes, los que le indicarán el tratamiento 

y las recetas adecuadas que se han de aplicar a cada uno de los pacientes. 

También hacen uso de animales como el cuy, sapos, aves como gallinas, colibrí  

etc., con los que “sacan el mal del cuerpo”; pueden usar también velas, agua 

bendita, conjuros y oraciones. 

Los curanderos pueden curar los siguientes males: el Pacha hapisqa, el Wayra 

hapisqa, el Soqasqa, el Mancharisqa, Mal de ojo, Hechizo o brujería, también 

pueden “cerrar” o conjurar los males causados por los laiqas haciendo wesqas 

para que no le “llegue los males”. 

Varios pacientes99 refieren que fueron sanados por estos curanderos, de males o 

enfermedades que los médicos no podían hacerlo, otros100 aseguran que se les 

ha cambiado positivamente la suerte. 

C. Ofrendas 

Al realizar las entrevistas los curanderos refieren: 

“Los despachos que hago lo quemo mayormente en las noches cuando ya 

no hay gente; hago despachos para la salud, negocio, para el amor, 

mayormente la gente viene en agosto porque en este mes la tierra recibe 

con más fuerza las ofrendas”. (Cristóbal Huatón, 37 años, natural de 

Echarate). 

“Los pagos a la tierra son como agradecimiento por todo lo que nos da y  

para pedirle distintos favores como el aumento en la cosecha, reproducción 

del ganado, suerte en el negocio y salud”. (Emiliano Mamani, 52 años, 

natural de Huasao). 

Dentro de las ofrendas o “pagos” destaca el rito mágico religioso del “Pago a la 

tierra”. Se realiza en cualquier época del año, aunque es preferible en agosto 

porque según la creencia andina, en este mes la tierra se encuentra “abierta”, con 

 
99Javier, 22 años, natural de Urcos-Quispicanchis. Yeny, 35 años, natural de Lima. 
100Elizabeth Sánchez, 37 años, natural de Abancay. Jorge, 42 años, natural de Quillabamba. Mercedes, 40 
años, natural de Cusco. 



75 
 

hambre y sed, y por lo mismo recibe con agrado todo “pago” de sus hijos. La 

ofrenda se realiza para agradecer a la “santa tierra” por los favores y beneficios 

conseguidos, tanto en el orden económico como espiritual-afectivo, y para pedirle 

estos mismos favores. Se le pide la realización de todo cuanto la persona puede 

desear, incluso aquello cuyo pedido se haya olvidado al momento de la ofrenda. 

El “Pago u Ofrenda a la tierra” tiene como oficiante al curandero, se inicia por lo 

general en horas de la noche y debe concluir preferentemente a las doce de la 

noche, aunque puede ser también de día, en el domicilio de quien manda realizar 

el “pago” o en la casa del curandero.  

D. Brujería o hechicería 

Al realizar las entrevistas refieren: 

“Hago amarres para que no se aleje el ser amado, para que puedas 

conseguir pareja, revierto el mal que te han hecho. Es que uno se tiene que 

dedicar a lo que es mayormente, aunque puedo aplicar un poco de brujería, 

y el brujo también no puede curar, solo un 20%... yo más, más destruyo lo 

que es hechicería”. (Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao). 

“Te consigo pareja para que te cases, también para que no se aleje esto 

hago con el tinki (despacho para el amor), hago amuletos, utilizo la 

pusanga. Aquí hay brujos también que hacen maldades, con cabellos 

amarran al sapo y lo tiran en el pujlla cocha donde está saliendo harto agua 

de los tubos reventados y después la persona se adelgaza y le sale 

heridas… hay distintas formas de hacer brujería pero yo no hago eso”. 

 (Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate). 

“Si tú quieres devolver el daño que te han hecho hasta le podemos hacer 

algo más fuerte a esa persona, tengo brebajes para que no puedan tener 

hijos, también para que la persona que quieres no se vaya de tu lado”. 

(“Huaracino, 65 años, natural de Huaraz”). 

Una paciente nos cuenta: 

“A mi amiga le hicieron daño, por la envidia que le tenían, estas personas 

habían acudido a un brujo de esta zona para que todo le vaya mal y así 

pasó, de pronto mi amiga no tenía ganas de comer, lloraba mucho y no 



76 
 

sabíamos porque estaba así; fuimos al médico, al psicólogo pero estaba 

empeorando ya que no quería salir de su casa, tenía fuertes dolores de 

cabeza y cada vez estaba más delgada. Hasta que nos recomendaron que 

vayamos a un curandero y él nos dijo que le habían hecho brujería con un 

brujo de Huasao”. 

(Vilma, 30 años, natural de Cusco). 

Así mismo una pobladora de Huasao nos cuenta un caso de su familia cuando 

recibieron la visita de un brujo, quien dijo: 

“…papá, estoy viniendo a devolverte el mal que yo te hecho por el bien 
que tú me has hecho, y se acercó al medio del patio de la casa y con 

ayuda de un pico sacó un sapo muerto que tenía pelos de mi papá en la 

boca, luego entró al corral y de la pared sacó un muñequito de trapo hecho 

con algunas  prendas de mi papá, y nos preguntábamos en qué momento 

robaron la ropa y el cabello de mi papá. Todo esto habían hecho con la 

finalidad de perjudicarnos tanto a mi familia y hasta nuestro ganado, pero 

como nunca hemos creído en la brujería no pasó nada”. (Lía, 65 años, 

natural de Huasao). 

De acuerdo a las entrevistas realizadas la persona que hace brujería o hechicería 

es el brujo o layqa que también es un curandero con esta “especialidad”. El 

curandero puede descubrir al que ha hecho el embrujamiento y contrarrestar sus 

efectos, en ese caso asume el papel de watoq y hampeq. Son muchas las 

personas con dolencias o males desconocidos que atribuyen las causas de su 

quebrantada salud al influjo de la brujería o hechicería, por tanto, acuden a los 

curanderos para que los libere de esos hechizos. Según refieren varias personas 

entrevistadas, se puede hacer brujería con diversos fines: para hacer el “mal” al 

enemigo, o sea, para que padezca de enfermedades o le pasen desgracias; para 

“amarrar” al enamorado, pareja o cónyuge; para hacer retornar a la persona 

amada; para que la pareja, enamorado o cónyuge que se ha alejado no consiga 

pareja o logre casarse; para que los varones pierdan la potencia sexual, etc. El 

hechicero lanza conjuros y maldiciones contra la persona a quien se le hace el 

“mal”, puede preparar pócimas o brebajes para que la persona interesada le dé de 



77 
 

beber a la víctima sin que éste se dé cuenta; también utiliza prendas de vestir, 

preferentemente íntimas para lograr los efectos del hechizo. 

Las adivinaciones y las hechicerías no son propiamente actos o ceremonias que 

corresponden exclusivamente al curanderismo andino. Aquí, se entrelazan 

elementos occidentales y andinos, pero por ser practicados por los curanderos se 

consideran como rituales andinos, provocando gran demanda de la población 

local, aunque también se puede ver la concurrencia de personas de otros 

departamentos y hasta de extranjeros.   

 

 3.2 Técnicas 

Con respecto a las técnicas que utilizan los curanderos del centro poblado de 

Huasao, nuestros entrevistados refieren: 

“Yo sé la lectura en coca ancestralmente, como hacían los incas, también 

conozco leer la mano, vela, tabaco, maíz, y tengo una forma particular en 

hacer los pagos a la tierra y los baños de florecimiento”. 

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

“Para leer la suerte utilizo la coca, los naipes, la toma de ayahuasca, cada 

uno de nosotros tenemos distintas formas de hacer nuestro trabajo ya sea 

para el pago a la tierra, los distintos tratamientos para la curación de las 

enfermedades”. (Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate). 

“Tengo que rastrear primero con la lectura en coca o naipes para saber 

cómo empezar a curar o hacer los amarres”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao). 

“Siempre tengo que invocar a mis Apus antes y durante la lectura de coca, 

para curar enfermedades, para hacer los baños de florecimiento”. 

(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de Huasao). 

De acuerdo a las entrevistas realizadas en Huasao, la mayoría de los curanderos 

miran la suerte de sus clientes a través de las hojas de coca, naipes, maíz, vela y 

la lectura en la palma de mano, adecuando las figuras que forman dichos 

elementos a hechos y personas relacionadas con el paciente.  



78 
 

A. Hojas de Coca  

Respecto a la lectura en las hojas de coca un curandero relata: 

“En la lectura de coca, ellas saben cómo uno va irse al éxito o fracaso, así 

sucesivamente el destino, chajchando coca para que te vaya bien a la vista 

la coca endulza o por lo contrario es agrio, y así sucesivamente los hechos 

o realidades, el acto ceremonial todo se ve en la mesa si le va a ir bien a la 

vista florece y si aparece todo oscuro entonces quiere decir que  va a pasar 

muchas cosas.” (Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

Durante la visita a un curandero101 observamos la lectura de coca: 

Selecciona las hojas de coca y las coloca en una pequeña lliclla cuadrangular, 

pidiendo que se ponga una moneda de 5 soles en medio de la coca, luego, dobla 

los extremos en forma de cruz, lo alza con ambas manos hasta la altura de la cara 

y presenta una plegaria y repite el nombre de la persona a quien va a leerle su 

suerte; pide licencia o permiso al Apu, lo bendice con su mano trazando tres 

cruces sobre el tejido, desdobla la lliclla y antes de abrirla por completo, presiona 

la superficie pidiendo a la hoja de coca le indique la suerte de su cliente; una vez 

abierta la lliclla observa la forma en cómo están distribuidas las hojas, si algunas 

forman cruces y de acuerdo al tamaño y calidad de la hoja, éstas representan 

acontecimientos y personas relacionadas con el caso del cliente. 

En cuanto a estas lecturas, la información varía de acuerdo al curandero que la 

persona haya consultado. En el caso de Elizabeth Sánchez102 quien tenía a su 

papá enfermo y al no encontrar respuesta con los médicos, le recomendaron 

visitar Huasao, al llegar al centro poblado vio el letrero de un curandero “El 

Huatón”, quien le dijo a través de la lectura de coca que a su papá le habían 

hecho un daño muy fuerte, que por eso estaba enfermo y sin fuerzas y que debía 

hacerle un kuti y baños de florecimiento a él y a la familia. En cuanto a la forma 

cómo realizó la lectura de  coca,  ella  nos informó: 

“Él me mandó a comprar coca y lo echó encima de una mantita tejida, me 

preguntó mi nombre y hablaba en voz baja como si estaría rezando, no 

entendía muy bien lo que decía, luego hizo la señal de la cruz sobre la coca 

 
101Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao. 
102Elizabeth Sánchez, 37 años, natural de Abancay, (paciente). 



79 
 

y empezó a coger las hojas y a derramarlas sobre la misma manta y 

empezó a decirme lo que pasaba, cuando las hojas salían de cara decía 

que todo se iba a solucionar más adelante, pero habían hojas de coca que 

salían volteadas, entonces decía que de todas maneras teníamos que 

hacer un despacho y baños de florecimiento para que mi papá sane y nos 

vaya bien”. (Elizabeth Sánchez, 37 años, natural de Abancay). 

B. Naipes 

Respecto al uso de los naipes, un paciente llamado Jorge103 nos dijo: 

“Yo elegí que me lea la suerte en naipes porque en ahí coincide, en la coca 

casi no… confío en el señor Huatón porque  hace 3 años más o menos, 

vine a Huasao por recomendación de un amigo, ya que no me estaba 

yendo bien en lo personal, yo soy de Quillabamba. Me dijeron que por aquí 

habían buenos curanderos, en especial uno que era de la selva de 

Echarate llamado Huatón, fue así que lo busqué y me hice leer en naipes… 

primero barajeó los naipes  y de ahí me dijo que lo dividiera en tres partes, 

luego dijo que escogiera una de esas partes para empezar a leer, yo 

escogí los naipes que estaban al medio, entonces cogió los naipes y 

empezó a ponerlas en la mesa de izquierda a derecha, mientras me 

preguntaba qué era lo que yo quería saber, le dije que no me estaba yendo 

bien en lo personal fue, ahí cuando me dijo que en los naipes salía un viaje 

al extranjero y que conocería a una chica por allá, no me dijo exactamente 

donde me iba ir, pero a los 3 meses después  me salió una oportunidad 

para irme a Italia y me fui, luego de un año que estaba allá, conocí en el 

trabajo a mi pareja con la que seguimos hasta ahora… esa vez recuerdo 

que en los naipes se veían monedas habían varias figuras, no recuerdo 

bien, ya que más estaba concentrado en lo que me decía el señor Huatón. 

Ahora regresé de Italia para visitar a mis parientes y de paso a  hacerme 

leer otra vez, porque últimamente estamos discutiendo mucho con mi 

pareja, ella se quedó en Italia… Lo que me dijo esta vez en los naipes es 

que hay envidia de parte de una mujer, entonces yo deduje que es una ex 

enamorada que vive en Quillabamba, ella se enteró que había conocido a 

otra chica en Italia y que me estaba yendo bien, entonces le pregunté al 
 

103Jorge, 42 años, natural de Quillabamba-paciente. 



80 
 

señor Huatón que debía hacer, ahí me dijo: haremos un pago para que no 

se aleje tu pareja; tinki se llama ese despacho… también me recomendó 

hacerme baños de florecimiento y que me iba a dar un amuleto para 

contrarrestar la envidia de mi ex enamorada o cualquier daño que me 

quisieran hacer. Adivinó en los naipes cuando me dijo que tenía un 

negocio, eso que yo no le había dicho nada, pero sí yo puse un servicio de 

lavado de autos en Quillabamba”. 

Con el relato anterior podríamos afirmar que, mediante el uso de los naipes se 

puede leer la suerte del paciente; esto dependiendo de la confianza y 

experiencias anteriores que tuvo el paciente en sus visitas al curandero.  

C. Pago a la Tierra 

Durante nuestras visitas a los consultorios de los curanderos pudimos apreciar el 

desarrollo de diferentes pagos a la tierra con diferentes fines: para la salud, tinki, 

kutichi. La mayoría de los curanderos inician el ritual con oraciones católicas 

como el Credo, el Ave María o el Padre Nuestro, hay algunos que lo hacen en 

quechua pidiendo permiso a los apus de la zona donde se encuentren; luego 

extienden una unkuña en la mesa o en el suelo donde coloca todos los elementos 

del despacho. El papel de regalo o del despacho hace de base y luego servirá de 

envoltura; con todos los elementos sobre la unkuña procede junto con los 

asistentes a escoger las mejores hojas de coca haciendo que todos formen con 

ellas grupos de 3hojas (k’intu), formando hileras o círculos a criterio de cada 

curandero, las que son depositadas sobre el papel de despacho en forma 

ordenada. Los participantes de la ceremonia deben entregar los k’intus al 

curandero, y por cada k’intu deben invocar los favores que se deseen a los Apus y 

a la Pachamama; el curandero repetirá en algunos casos los pedidos y favores 

que los asistentes solicitan. Luego, coloca los demás elementos en forma 

ordenada sobre el papel de despacho, lo envuelve y cubre con la unkuña, 

procediendo a sahumarlo con el incienso.  

El rito  transcurre entre la libación de bebidas alcohólicas y masticación de la 

coca. Los deseos se encuentran en el despacho junto con los elementos del 

“pago”. A continuación, el curandero sale del recinto llevando el despacho, sin la 

unkuña, para incinerarlo en un lugar especialmente designado para tal acto. El 



81 
 

contenido es colocado al fuego que puede ser de bosta en lugares donde hay 

ganado bovino o de leños secos donde no lo hay. El curandero al día siguiente o 

transcurrido determinado tiempo que puede ser de algunas horas, ve el resultado 

de la incineración. Si se ha quemado todo el contenido y la brasa toma un color 

blanquecino, es signo de que la Madre Tierra ha aceptado la ofrenda y por tanto, 

se aseguran buenos augurios; caso contrario, no ha aceptado el “pago”, y 

posiblemente no se cumplan los deseos de quienes han encargado el “pago”. Hay 

casos en que el contenido de la ofrenda no es incinerado, solo se entierra; en este 

caso se dice que se ha “pagado, en crudo”. Las bebidas alcohólicas aparte de ser 

consumidas por los asistentes, sirven para challar, o sea, para esparcirlas con un 

vaso o copa en dirección a la salida del Sol en los lugares más importantes de la 

propiedad del interesado o simplemente en el suelo. Así mismo, los elementos del 

despacho104 varían de acuerdo a la finalidad del pago, y el costo también varía de 

acuerdo al contenido; existiendo dos clases de despachos: 

a) Despacho entero,  es la máxima mesa que se tributa a las deidades 

quechuas de mayor respeto y veneración como los Apus, a la tierra y 

también para sanar enfermedades graves, embrujos, etc. 

Los elementos que se emplean para la composición de las mesas y/o despachos 

son de diferente naturaleza. Se encuentra vegetales: hojas, tallos, flores, frutos 

semillas, pedazos de raíces; animales: la lana, la grasa, pedazos de piel, fetos o 

partes disecadas de plumas, pequeñas conchas terrestres, estrellas de mar 

entera o fragmentada; minerales como: piedras, cristales, también se utiliza 

ingredientes de uso alimenticio y otros. 

b) Despacho medio, está compuesto por algunos elementos del despacho 

entero. 

El  despacho medio  se utiliza para curar enfermedades leves, pagar a los 

espíritus del lugar, antes de construir una casa, para llamar el ánimo y otros. 

Tanto varones y mujeres tienen particularidades en el desarrollo de la ceremonia 

del Pago a la Tierra, los elementos que utilizan, los días, la hora, el lugar en 

donde realizan; al respecto un curandero relata: 

 
104 Para mas información ver: Dalle “El Despacho” (1969:139-156.). 



82 
 

“Para mí los Pagos a la Tierra son 2: uno para la mesa y otro para la  tierra, 

para que recepcione eso, siempre tiene que hacer esto un varón para que 

haya complementariedad, porque hay una relación entre varón y la tierra, 

siempre tiene que casarse un varón con una mujer. A veces les digo a la 

gente que traigan el despacho, a veces me dicen: yo quiero especial 

maestro, entonces a mí no me gusta engañar, entonces incrementan un 

feto de alpaca, entonces esa ceremonia se hace agradable para que el 

dueño también se sienta bien. A veces, yo cuando hay construcciones de 

obras yo así lo hago en las zapatas en los 4 puntos cardinales entonces 

nadie ve, entonces con eso rapidito sube la obra sin novedad, no pasa 

accidente, les cuento: un señor compró una casa por donde era el cine 

Ollanta y como era antigua entonces muchos acontecimientos habrán 

pasado y en esa precaución él tenía en su mente remodelar la casa, 

entonces para que vaya bien la casa, quería un buen pago, entonces vivo 

lo hemos entregado el chancho especial lo hemos hecho con frutales, 

cereales; hemos hecho 4puntos en el eje de su casa para que le vaya bien, 

entonces un día que pase por ahí, lo habían hecho un hotel de turistas, 

también como decir: tiene  producción”.(Emiliano Mamani, 52 años, natural 

de Huasao).  

(Véase fotos nº 26 y 27 en anexo fotos) 

Los despachos que se hacen tienen diferentes finalidades: para curar el mal de 

susto, para atraer al ser amado-tinki, para revertir el daño-kutichi. 

1. Para curar el mal de susto 

Existen diversas técnicas para curar el mal de susto entre las cuales relataremos 

el caso de la señora Yeny105, quien fue donde una curandera llamada Dionicia, 

quien al verle a su hijita106 le dijo que la esperara un rato mientras hervían hierbas 

para la curación de su hijita, a quien le solicitamos que nos deje ingresar con ellas 

al consultorio de la curandera, donde pudimos apreciar el proceso de curación de 

la niña; la curandera le dijo a la señora Yeny  que debía quitarle toda la ropa y 

ponerla dentro de la tina mientras ella preparaba el agua de hierbas con tres 

huevos, al mismo tiempo, hacia oraciones en voz baja y procedió a bañar a la 
 

105Yeny, 40 años, natural de Lima (paciente). 
106Mayra, 3 años, natural de Lima.(paciente). 



83 
 

niña echando el agua desde la cabeza hacia los pies continuando con oraciones y 

llamando al ánimo de la niña, seguidamente pidió a la señora Yeny que la 

abrigara mientras la curandera en su mesa armaba un bebé con la ropita (ésta 

prenda era  utilizada por la niña el día en que asustó) de la niña, no dejando de 

rezar y envolviendo con lanitas de color, luego, procedió a realizar un pago y 

pasarle por todo el cuerpo con el bebé, indicándole a la mamá que debía ponerlo  

en la cabecera de la cama de la niña por tres noches y luego lavarlo.(véase fotos 

nº 28 y 29 en anexo fotos) 

Sin embargo tenemos el testimonio de un curandero que nos dijo: 

“Para curar el susto uso la coca y oración, porque digamos puedes curar 

con huevo, después rapidito se asusta otra vez, más efectivo es la coca y 

la oración para mí.” (Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao) 

De los testimonios referidos respecto a la curación del mal de susto, podríamos 

decir que, cada curandero  tiene una forma particular de hacer sus curaciones, no 

existiendo reglas, ni elementos determinados  para la realización de los rituales de 

curación. 

2. Para atraer al ser amado 

Se realizan amarres, despacho (tinki), brujerías o hechizos. Al respecto:  

Carmen107 después de hacerse leer en los naipes con un curandero conocido 

como “Willaq Huma”, éste le recomendó hacerse un amarre de prevención. Ella 

nos cuenta que convive con su pareja, pero parece que él estaba con otra chica y 

para que ella no lo pierda, sería bueno realizar dicho amarre. Ella nos dijo que 

había aceptado, pero que para eso ella debía traer una culebra, cabellos de su 

pareja un día martes de preferencia en la mañana, entonces el día que volvió el 

curandero procedió a realizar el amarre cortando una franela de color rojo, 

haciendo como una bolsita, colocando ahí la cabeza y la cola de la culebra 

envuelta en algodón, previamente habiendo colocado cabellos de su pareja y dos 

wayruros en la boca de la culebra acompañado de oraciones y lo cosió para luego 

entregarle y le indicó ponerlo en la cabecera de su cama y llamar cada noche a su 

pareja con el pensamiento. 

 
107Carmen, 34 años, natural de Cusco. (paciente) 



84 
 

Así mismo tenemos otra experiencia de Jorge108, quien visitó al curandero 

Huatón, éste le recomendó hacer un despacho “tinki”, para mantener la unión con 

su pareja. El señor Jorge nos permitió ver el contenido del despacho, donde 

observamos que la mayoría de los elementos eran de color rojo y contenía 

muchos caramelos símbolo de amor. Así mismo recibió un amuleto para la buena 

suerte en el amor y el dinero. 

3. Para revertir el daño-kuti 

Rito referido al cambio de suerte109, es una práctica realizada por la totalidad de 

los curanderos porque está muy ligado al empleo de despachos para lo cual nos 

informan110:  

“Para hacer kutichi solo hago martes y viernes, porque acompaña más 

fuerza, más energía, y tengo que ir a la casa; si te curo en tu casa estas 

más protegido, porque el kutichi es para cambiar tu suerte cuando te está 

yendo mal en todo y puede afectar a toda tu familia es por eso que 

recomiendo hacerlo en tu casa”. (Emiliano Mamani, 52 años, natural de 

Huasao). 

“Kutichi hago de preferencia los días martes y viernes, porque son días 

donde los Apus están con más energía, y el mismo ambiente está cargado 

de energía, también puedo hacer otros días para quienes vienen y no 

tienen mucho dinero, entonces lo que aquí vale es la fe de ellos, respecto 

al lugar puedo hacerlo en su casa o aquí mismo dependiendo de dónde 

vienen”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate). 

Respecto al cambio de suerte-kutichi tenemos la experiencia de Elizabeth 

Sánchez111 quien nos contó que luego de haber ido al consultorio del curandero 

Huatón hacerse leer la suerte, éste le recomendó que llevara a toda su familia 

porque les habían hecho un daño y todos estaban siendo afectados, 

especialmente su papá a quien debía curar primero haciendo el despacho 

(kutichi) y luego todos debían hacerse baños de florecimiento en un ambiente 

 
108Jorge, 42 años, natural de Quillabamba. (paciente) 
109Para mas información ver: Lira “El cambio de suerte” (1969:29-41). 
110Emiliano Mamani, Cristóbal Huatón. (curanderos) 
111Elizabeth Sánchez, 37 años, natural de Abancay.(paciente) 



85 
 

acondicionado especialmente para este fin,  porque ellos venían de muy lejos y no 

tenían mucho dinero para pagar el traslado del curandero.  

De los testimonios anteriores podríamos afirmar que el kutichi o cambio de suerte 

se realiza mayormente los días martes y viernes, porque son días que según los 

curanderos están cargados de energía. Con respecto al lugar lo pueden realizar 

en su consultorio o en la casa del paciente, dependiendo de la economía de los 

pacientes. 

D. Baños de Florecimiento 

Son rituales que consisten en la preparación de hierbas y algunos otros 

elementos como huesos de animales, huevo; dependiendo del diagnóstico en la 

lectura de coca o naipes. En su mayoría son con fines de prosperidad en el 

negocio y trabajo, así como para curar el mal de susto generalmente en niños; 

teniendo algunos testimonios de curanderos112 y pacientes113:  

“Hago baños de florecimiento, tiene diferentes campos, para el trabajo es 

otro, para la salud es otro, cualquier cosa yo te puedo curar, uso agua 

florida ya que eso complementa a las plantas que utilizo y le tengo que 

pedir a la persona que traiga algunas cosas.  

Los baños de florecimiento más que todo es para negocio, yo le digo: traes 

claveles y rezando la cruz de Caravaca, porque yo trabajo puras 
oraciones”. 

(Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao). 

“Para hacer baños de florecimiento mayormente hago en Diciembre, ya que 

es fin de año, es bueno estos baños, porque es como una limpieza general 

de todo lo malo que te ha pasado durante el año y en este mes se bota 

para atraer la buena suerte para el siguiente año, puede ser para el 

negocio para tener más ventas y así no te falte plata, también hago baños 

para la salud, el estudio, el amor, puedo hacerte para uno de esos o todo 

junto dependiendo que diga la coca”. (Catalina Ccorihuamán, 38 años, 

natural de Huasao). 

 
112Jorge Condorhuanca, Catalina Ccorihuamán y Cristóbal Huatón. 
113Mercedes y Elizabeth Sánchez. 



86 
 

“Los baños de florecimiento puedo hacer para la salud o para la suerte en 

el negocio o en tus estudios, son limpias que se hace cualquier día o mes, 

te sirve para botar todo lo malo que te ha estado pasando, y estar como 

nuevo después del baño, porque siempre hay energías negativas que 

chocan a uno puede ser por la envidia que te tienen cuando te va bien”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate) 

Algunos pacientes nos cuentan su experiencia: 

“La curandera Dionicia me dijo que necesitaba hacerme un baño de 

florecimiento porque no me estaba yendo bien en mi negocio, me citó para 

que vuelva otro día, ya que tenía que preparar las hierbas. Cuando volví, 

ya tenía todo listo para el baño y  me dijo: vaya quitándote la ropa y su 

ayudante trajo un balde lleno con agua de hierbas, la señora Dionicia echó 

unas esencias como agua florida y tenía un olor medio fuerte y estaba tibio, 

con eso me ha bañado en una tina, desde la cabeza a los pies y mientras 

eso, estaba rezando despacio, yo no escuchaba casi nada, entonces no 

entendí lo que decía, pero debe ser bueno todo eso porque ahora me va 

bien en mi negocio, tengo una tienda y nunca me faltan los clientes, esto 

hago cada fin de año para que nunca me falte dinero.” (Mercedes, 40 años, 

natural de Cusco) 

“El señor Huatón nos hizo baños de florecimiento, porque toda mi familia  

necesitaba una limpieza a parte del Kutichi que le hizo a mi papá, él hizo 

preparar con su esposa el agua para el baño, yo vi que le puso esencias 

como agua florida, agua de violeta, flores amarillas y blancas, también vi 

que habían muchas hierbas, sólo reconocí el molle por su olor fuerte, nos 

hizo entrar a un cuarto donde había una tina grande, entramos uno por uno 

y nos dijo que debíamos quitarnos la ropa menos la ropa interior; a todos 

nos bañó desde la cabeza hasta los pies mientras rezaba en voz baja; 

después del baño todos nos sentíamos más tranquilos, es como si todo lo 

malo se hubiera ido”. (Elizabeth Sánchez, 37 años, natural de Abancay) 

E. Amuletos 

El “daño” se puede prevenir. Para ello existen objetos mágicos, llamados 

amuletos o talismanes, que se llevan sobre el cuerpo para atraer la buena suerte 



87 
 

o alejar las malas influencias. El color rojo como los huayruros, las monedas 

viejas de plata, ajo macho y hembra, billetes de fantasía, son elementos 

obligatorios para su confección. Para que tengan el poder necesario deben estar 

debidamente “rezados” por un especialista. Así tenemos algunos testimonios: 

“Preparo todo tipo de amuletos más que todo para el amor, negocio que 

son los que más me piden, porque éstos amuletos que hago son muy 

efectivos  para atraer la buena suerte, yo hago el amuleto con huayruros, 

billetes de fantasía, cintas rojas, chonta y oraciones, también le pongo 

esencias como perfumes, agua florida, pusanga; para el amor es diferente, 

porque entran cosas de color rojo, también pedazos de ropa de tu pareja, 

así varía lo que yo hago, para el negocio entran otras cosas como billetes 

de fantasía flores secas de color amarillo, imanes; tengo de todo precio y 

según lo que quieran los pacientes”. (Cristóbal Huatón, 37 años, natural de 

Echarate) 

“Los amuletos que tengo lo traigo de Huaraz, algunos también los preparo 

aquí, siempre con oraciones y algunas esencias que le pongo para que 

sean más efectivos, mayormente mis amuletos tienen imanes, huayruros, 

espadas, porque es para todo, o sea es completo, para que te vaya bien en 

el amor, dinero, salud, estudio, tengo de varios precios, algunos también se 

pueden llevar como collares, pulseras”. (“Huaracino”, 65 años, natural de 

Huaraz) 

En algunos mercados de Cusco hay una sección dedicada a la venta de diversos 

amuletos, algunos ya elaborados y otros para su elaboración con el especialista 

(curandero). Hay toda clase de productos mágicos, como: huayruros, imanes, cola 

de conejo, cruces de chonta, espinas en forma de cruz, cintas de color, billetes, 

herrajes, culebras, variedad de polvos. 

Según los vendedores, la eficacia de algunos amuletos dependerá de la exactitud 

con la que el usuario diga la oración correspondiente y siga las instrucciones 

impresas en el reverso de la envoltura (esto en caso de que el amuleto ya esté 

elaborado). 

 (Véase fotos del nº 30-32 en anexo fotos). 



88 
 

 3.3 Elementos 
Son todos los materiales que usan los curanderos en los distintos rituales, 

constituyendo una parte muy importante en la actividad del curanderismo, los 

mismos que han ido cambiando en cantidad, calidad, variedad y procedencia. 

Algunos curanderos nos cuentan: 

“Las cosas que utilizo para el pago a la tierra, para los amuletos los compro 

en el mercado de San Pedro, allí tengo conocidas que ya saben cómo 

despacharme lo que necesito, porque cuando les mando a mis pacientes 

les dan cualquier cosa, por ejemplo una vez cuando le encargue a una 

señora que comprara un despacho lo compró en otro lugar y estaba 

incompleto entonces ya no es igual, porque a la tierra y a los apus se les 

tiene que entregar lo mejor claro que hice el pago pero la tierra no recibe 

igual y se queda descontenta, por eso yo les pregunto si prefieren comprar 

ellos o que yo les dé, para que yo compre me tienen que dejar un adelanto 

y si no les recomiendo donde pueden comprar para que les den completo 

el despacho”.  

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

“Yo mismo compro los despachos en el mercado de San Pedro o en 

Ccascaparo tengo mis caseras y siempre que voy me atienden bien y me 

aumentan con velitas o incienso, cuando las personas vienen a consultar y 

necesitan algún tratamiento especial yo les mando donde mis caseras a 

comprar despacho o algunas otras cositas que necesitemos para su 

curación, a veces tengo que viajar a Quillabamba a traer algunas hierbas 

que necesito para los baños de florecimiento o sesiones de ayahuasca”. 

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate). 

A. Procedencia 

Las ofrendas están compuestas por elementos provenientes de diferentes 

regiones del país, utilizando del mismo modo otros importados de la zona 

altiplánica y del Brasil.  

Ello se debe a la diversidad de componentes y a la influencia que ejercen los 

países antes mencionados en materia de curanderismo. 



89 
 

Para las curaciones mayormente utilizan elementos locales, muy pocos hacen uso 

de materiales nacionales y algunos extranjeros. 

Los curanderos se proveen de materiales para sus diferentes ritos de 

comerciantes llamados “Hampe Khatus” que se sitúan en los principales 

mercados de la ciudad del Cusco como son el Mercado Central y el Mercado de 

Ccascaparo, ambos ubicados en las inmediaciones del templo de San Pedro. 

Las vendedoras gozan de la mayor aceptación por contar con un stock variado de 

mercadería tanto en calidad como en cantidad y precio, no se descarta el que 

exista un vínculo de parentesco o afinidad entre comerciantes y curanderos, 

puesto que a su vez los propietarios de estas carpas sirven de nexo de 

propaganda recomendando a un determinado curandero para que los atienda, 

sea entregando su tarjeta, dando la dirección o directamente, concertando una 

cita en el mismo local del “Hampe Khatu”. 

 (Véase foto nº 33 en anexo fotos) 

Es necesario aclarar que las formas de despacho, así como hierbas medicinales, 

amuletos y toda suerte de material utilizado en la actividad son adquiridas por los 

“clientes” directamente en los “Hampe Khatus”, recomendados personalmente por 

los curanderos. 

El expendio de dichos materiales parece ser exclusividad de mujeres mayores en 

el caso del Mercado Central, hecho que va acompañado con la venta de 

artesanía, prendas de vestir y otros. 

En el caso del Mercado de Ccascaparo, se observa que el expendio de materiales 

para uso curanderil está a cargo de mujeres jóvenes, que dicen haber recibido 

como un legado ancestral la forma de preparar el despacho de acuerdo a 

cantidades y elementos determinados. Los costos de los despachos son variados 

de acuerdo al tipo de rito en el que se los emplea, como también, por la cantidad y 

calidad de su contenido. Así, los despachos referidos al kutichi y Wiscaska están 

entre 10-15nuevos soles, por su composición sencilla y comúnmente utilizado; en 

el caso de los despachos para venta están entre 15 y 25 nuevos soles. Para el 

Pago a la Tierra, el más económico  y sencillo está entre 20-30 nuevos soles y el 

más elaborado y costoso es el Celestial Completo, el cual es preparado en 

grandes cantidades, se dice que muchos de sus elementos son puestos en cajas 



90 
 

y alcanza un costo no menor de 1500 nuevos soles, pueden adquirirse también 

despachos como el Celestial Medio cuyo costo varía entre 800 a 1000 nuevos 

soles, y el Cuarto Celestial entre 400 a 600 nuevos soles. También el despacho 

especial empleado en otros ritos, dependiendo de éstos se extraen algunos 

elementos innecesarios para tal fin,  teniendo un valor comprendido entre 40 a 80 

nuevos soles. 

Es muy probable que pueda encontrarse despachos de costos menores, pero que 

a decir de los propios “hampe kathus” no ofrecen las garantías y efectividad del 

caso, versión recogida en el diálogo con ellos y que puede ser entendida como 

una forma de competencia y consolidación del propio status. 

En el caso de las adivinaciones, el uso de materiales pueden ser nacionales (las 

hojas de coca, el maíz) o extranjeros (los naipes, las velas).  

Para dar efectividad al ritual de amarres de parejas, mayormente se emplean 

materiales nacionales y extranjeros, para estos ritos principalmente se emplea 

prendas de vestir y algunos objetos personales manufacturados nacionales y 

extranjeros, en muchos casos no se puede distinguir unos de otros. Otra suerte 

de elementos utilizados son cabellos, uñas, objetos que se hallan en contacto 

directo con las personas a quienes se quiere “amarrar”. 

Cabe mencionar que no sólo se efectúan amarres de tipo sentimental sino 

también con la finalidad de retener a los trabajadores y personas cuya presencia 

representen un beneficio para quien manda realizar el ritual (familiares, amas de 

casa, ahijados, socios, etc.). 

En los maleficios se usan mayormente elementos locales, muy poco nacionales y 

extranjeros.  

El rito dirigido a la invocación a San Cipriano por ser el libro de origen católico y 

europeo es de procedencia extranjera, y que algunos curanderos, aunque no lo 

conocen, lo ofrecen a sus clientes, es necesario mencionar que en el libro de San 

Cipriano se presentan cientos de sortilegios, curaciones, adivinaciones y demás 

ritos propios de la época medieval, originando el desuso de algunos elementos y 

la imposibilidad de tener acceso a otros, al menos en la zona de Huasao. 

Para los baños de florecimiento, se emplean recursos vegetales producidos en la 

zona, como son diferentes variedades de rosas, geranios, retama, claveles, 



91 
 

romero, ruda, etc., además, por la poca posibilidad de que lleguen flores frescas 

traídas de otras regiones y del extranjero. 

En caso de cambio de suerte, mayormente se usan productos locales y 

nacionales, muy poco extranjeros, aclarando que generalmente para este rito 

consideran como elementos los despachos, oraciones y algunas otras ofrendas. 

B. Tipos de Elementos 

Durante nuestras visitas a los consultorios de los curanderos pudimos observar la 

utilización de diversos elementos de origen vegetal, animal y mineral.  

(Véase fotos del nº 34-36 en anexo fotos) 

1. De origen Vegetal 
- Incienso 

En castellano se llama incienso en quechua “misk’iasnakk”, es decir, olor 

agradable. Se emplea en prácticas religiosas y mágicas, su olor es considerado 

como una ofrenda muy agradable a los espíritus de los antepasados y ala 

Pachamama, entre otras demandas son solicitadas para cazar a los espíritus 

malignos. 

- Los Huayruros 

Son pepitas de dos tipos: primeramente tenemos una que es enteramente roja 

escarlata, los quechuas la llaman “china wauyrura” o “wayruro femenino”. En 

cuanto al del color rojo escarlata con una pequeña mancha negra se le llama 

“orqo wayruro”, que quiere decir “wayruro masculino”. Cuando se manifiesta en 

las mesas, la asociación del grano masculino con el femenino simboliza el deseo 

de que los planes amorosos sean realizables próximamente o en el caso de una 

unión que ya existe, reine en ella el amor, la armonía y para atraer dinero. 

Entre los autores que mencionan estos granos como elementos de las mesas, 

encontramos al padre  A. Jorge Lira114. 

 

 

 

 
114Ver: Lira:“Medicina Andina, Farmacopea y Rituales” (1985:106). 



92 
 

- La Willka 

Willka, son unas almendras redondas que traen de las montañas o valles de la 

Convención y Marcapata. Tiene color café y por el centro de la almendra 

adquieren formas de pie humano, herrajes o en forma de perro. 

 

Su presencia en la mesas es indicativo del deseo de la buena suerte por lo que 

respecta a los humanos y sus empresas. 

Se tiene una referencia de J. Lira que en los alrededores del Cusco son utilizados 

por sus usos mágicos y singulares.  

- La Nuez Moscada 

Es integrado en las ofrendas complejas por su alto olor aromático. Además, esta 

nuez se utiliza para medicaciones diversas que a veces, toma un giro mágico; así 

como las hojas de la coca se las mastica en el tratamiento del mal de aire. 

- El Clavel 

Cuando se da inicio o se termina la preparación de la mesa, con bastante 

frecuencia se siembran pétalos de flores de clavel de colores blanco y rojo sobre 

ella. El hecho de esparcir claveles sobre la mesa, equivale a una especie de 

apertura o conclusión ritual, para acabar su carácter mágico religioso. 

- La rosa 

A veces en lugar de poner claveles sobre la mesa iniciada o terminada, se 

siembran pétalos de rosas, generalmente blancas. Como en el caso del clavel, 

sus pétalos son puestos sobre la mesa para acentuar su poder mágico. 

- Hanku cañihua 

Fruto preferido por los ofrendados, porque además de ser agradable es 

abundante, porque los frutos son menudos y suficientes, se utilizan en ofrendas 

benéficas. 

- Coca moqllo 

Semilla de coca; se pone de doce pares y  es muy deseado por las deidades. 

 

 

 



93 
 

- Sara 

La finalidad de este alimento en los pagos, es efectuar ofrendas benéficas en la 

agricultura, para obtener un mejor producto. Su utilización en las ofrendas 

proviene desde épocas del incanato. 

2. De Origen Animal 
- Millma 

Las mesas llevan lanas que están cargadas en fibras bastante largas, provienen 

de los auquénidos, corderos, etc. 

Entre los colores más utilizados, aparte delas blancas que son naturales, las otras 

lanas son teñidas con tintes de anilina, generalmente en amarillo claro, 

anaranjado, rosado, rojo y verde claro. Es más raro encontrar lanas color café 

claro, en tal caso se trata de un tinte natural. Al comienzo de la preparación de la 

mesa, el curandero dispone de esas lanas, escogiéndolas por color, comienza por 

estirarlas, luego alternando una blanca con una de  color, las coloca formando un 

círculo. A veces, cuando debe entrar un feto en la mesa, el curandero puede 

adornarlo con alguna de estas lanas, atadas alrededor del cuello y de las patas, 

antes de ponerlo.  

En la composición de mesas maléficas, difieren de las benéficas por su valor, en 

los cuales son café oscuro, morado y negro. Siempre en función del simbolismo 

de los colores, estas lanas tienen significaciones malévolas y son generalmente 

dirigidas a los espíritus malignos, los de color café expresan intenciones de 

causar disminuciones físicas que pueden ir hasta la muerte, como también 

pérdidas financieras o desastres agrícolas. En cuanto a las lanas moradas y 

negras, manifiestan intentos de hacer sufrir al prójimo, bajo la forma de 

enfermedades, accidentes, etc. 

Solas o juntas con otros elementos son generalmente trenzadas y utilizadas en 

circunstancias particulares. Finalmente, en especial las negras y las moradas 

sirven también contra brujería y en materia de conjuro o de protección contra 

suertes y desgracias eventuales; en estos casos pueden ser integradas aun en 

mesas en las cuales todos los componentes son dedicados a los esfuerzos 

benéficos. 

 



94 
 

- Sullu o feto 

Según los objetivos buscados, las mesas importantes llevan fetos de auquénidos, 

carneros, cerdos, etc.; los fetos de los auquénidos son puestos en las mesas 

como dones muy preciados por los espíritus ancestrales y por la Pachamama, los 

emplean de modo especial para ofrendas complejas. 

El hecho de utilizar fetos de auquénidos para prácticas benéficas viene de 

tradiciones antiguas que atribuyen un carácter sagrado a estos animales, que 

eran frecuentemente sacrificados durante las ceremonias religiosas. En cuanto al 

empleo de  fetos de cerdo, es cuando los fines son malévolos. 

- Wira o untu 

En todas las ofrendas se encuentran varios pedazos de grasa animal de un color 

amarillo claro, esta grasa proviene en especial del pecho de la llama, a veces de 

la alpaca y muy raramente de la vicuña y del venado. 

Existe otra grasa de animal que  a veces se emplea para prácticas maléficas, se 

trata dela grasa del zorro, que es menos aceitoso que el de los auquénidos y de 

un color más oscuro. 

- Conchas marinas 

Su presencia en las ofrendas es una especie de pago a los espíritus ancestrales 

para que concurran y atormenten a los seres maléficos, fuera de este uso 

particular, estas pequeñas conchas sirven igualmente para prácticas medicinales. 

- Estrellas de mar 

Se ve en las ofrendas, como símbolo de suerte; los curanderos las clasifican en 

“orqo estrella”= masculino y “china estrella” = femenino. 

Se observa también el uso de batracios, reptiles, aves e insectos. 

3. De Origen Mineral 
- Kollpa 

Su presencia en las ofrendas complejas indica el deseo de ser protegido e 

inmunizado contra enfermedades atribuidas en especial a fenómenos 

sobrenaturales, el alumbre es empleado contra la brujería. 

- La Piedra Imán 

La función de este mineral en las ofrendas complejas es atraer la buena suerte. 



95 
 

- Otros elementos 

Utilizan también frutas secas, caramelos, galletas, fideos, pan y deshechos. 

- La uva seca 

Comúnmente llamadas “pasas”. A causa de su sabor, su función en las mesas es 

la de un alimento para “dulcificar” a los espíritus ancestrales y a la Pachamama. 

- Frejoles 

Con mucha frecuencia se pueden ver en las mesas benéficas frejoles blancos, su 

presencia en las ofrendas complejas representa una ofrenda alimenticia hecha a 

los espíritus. 

- Confites, Caramelos, Galletas 

Su presencia en las mesas es por la idea de agradar a la Pachamama, de 

“dulcificarla”, ya que se piensa que a ella le gustan todos estos distintos dulces. 

- Fideos 

Su función en las ofrendas complejas, es de alimentar a los seres sobrenaturales, 

tanto a la Pachamama como los espíritus de los antepasados. 

- Figurillas de Estaño 

Son diferentes figuras hechas de estaño, su función en las mesas es de obsequio 

a los seres sobrenaturales, sin manifestar una demanda particular. 

- Mixtura y Serpentina 

El hecho de desparramar mixtura de papel y cubrir con serpentinas de varios 

colores sobre las mesa tendría por objetivo ya sea de “concluirlas” o de 

“honrarlas”. 

- Qori libro o Qolqe libro 

Son pequeños pedazos de papel metálico color plateado y dorado. Es utilizado en 

las distintas ofrendas. 

- La cruz 

Es de plomo, símbolo de ritual católico incorporado a la parafernalia tradicional de 

las ceremonias quechuas. 



96 
 

- Papel despacho 

Papel imprenta que sirve para envolver el despacho, es de color blanco para las 

intenciones benéficas, color rojo para el tinki, papel de regalo para curar el mal de 

susto, para hacer maleficios debe ser color negro. 

- Lloqe Seda, Paña Seda, Panti Seda 

El Paña seda lo constituyen pedazos de hilo de seda de colores claros (blanco, 

amarillo, anaranjado), se usan en los despachos benéficos.  

Lloqe Seda, lo componen pedazos de hilos de colores oscuros (azul, negro, café, 

violeta, verde) son para los despachos malévolos.  

Panti Seda, son pedazos de hilo de color rosado y rojo utilizado en cualquier tipo 

de despacho. 

- San Nicolás Tanta 

Pan de san Nicolás, toman ese nombre un par de panecillos elaborados de harina 

de trigo con una grabación de la efije de san Nicolás, en una de sus caras.  

Además, los laiqas utilizan prendas íntimas de la persona a quien se quiere dañar, 

o secreciones como excremento, orina y otros.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



97 
 

CAPÍTULO IV 

BIENESTAR/ENFERMEDAD EN HUASAO 
A. Concepto de bienestar 

Existe un término que puede servirnos como marco de referencia para 

sumergirnos en la profundidad de la lógica de los curanderos sobre el concepto 

de bienestar o “normalidad”. El término es “Kutichy”, que se refiere concretamente 

al retorno a la normalidad, entonces la acción de “Kutichy” implica rechazar el 

agente perturbador que provoca el mal, haciendo regresar a su fuente de origen 

que puede residir en la tierra, en la acción del layqa o el mal viento. 

La normalidad, en cierto grado es considerado como sagrado. Todo lo que es 

anormal tiene poder sobrenatural. Para su comprensión se ilustra con un  ejemplo 

muy frecuente: el de los campesinos que sufren de defectos corporales se 

inclinan  a ser  curanderos (paqos), según ellos tienen poder sobrenatural porque 

no son normales. Por otro lado, perder el estado normal es diagnosticado como 

enfermedad, como ciertas limitaciones en la habilidad del paciente para integrarse 

dentro de la sociedad. 

Leach explica esta relación normal/profano y anormal/sagrado115, enfermedad y 

kutichy pertenecen a la normalidad y por ende son sagrados. 

Al respecto, los curanderos116 manifiestan: 

“Estar bien es cuando una persona puede hacer normal sus actividades sin 

sentir ningún dolor físico o espiritual y todo lo que hace le sale bien, sin 

mayores problemas”. (Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate) 

“Cuando vienen a consultar sólo con mirarles puedo saber si esa persona 

es buena o mala, sintiendo sus energías y al leer su suerte, la coca me 

confirma cómo está la persona y sí  es agradecida con la tierra y los 

espíritus todo le va a seguir yendo bien, caso contrario surgirán problemas 

en su vida”. 

(Emiliano Mamani, 52 años, natural de Huasao). 

 

 
115Ver: Leach “Cultura y Comunicación, La Lógica de la conexión de los símbolos” (1985:80). 
116Cristóbal Huatón, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuamán. 



98 
 

“Yo presiento cuando alguien va a venir a consultar y leyendo en la coca 

puedo saber el estado de la persona, y la armonía en su casa o trabajo; a 

la vista si está bien salen las hojas enteras y sólo necesitara una protección 

como un baño de florecimiento”.(Catalina Ccorihuamán, 38 años, natural de 

Huasao) 

B. Concepto de Enfermedad  

Los curanderos atribuyen a la enfermedad en general, como la falta de armonía 

entre el ser humano y su entorno social y natural. Creen que la enfermedad se 

encuentra fuera del organismo humano, pero que se halla en el medio ambiente, 

es considerado como un ente autónomo y nocivo cuando penetra al organismo. 

Estas ideas no son equivalentes a lo que manifiéstala ciencia moderna, la cual 

establece que la enfermedad es algo intrínseco al cuerpo humano, de manera que 

la enfermedad es como una especie de distorsión temporal o definitiva en los 

equilibrios vitales. 

La muerte es provocada por la enfermedad, entonces la enfermedad es el tránsito 

entre la vida y la muerte y “Kutichy” sirve para controlarla. 

Las crónicas de Polo de Ondegardo dicen al respecto: 

“Todas las enfermedades venían por pecados que vuiesen hecho (de no 

auerreuerenciado al Sol y Luna y Huacas, de no auerguardado ni celebrado 

de todo corazón las fiestas de los Raymes que son las de los meses del 

año; acussauanse de la fornicación, en quanto era quebrantar el 

mandamiento del ynca de no tener mujer agena ni corromper doncella 

alguna, y de auella tomado sin que se la diese el inca e no por quetuuiesen 

que la fornicación de si fuesse pecado, porque carecían de este 

entendimiento; acussauanse de matar y urtar, teniéndolo por graue pecado, 

y lo mesmo de la murmuración, principalmente si auia sido contra el ynca y 

contra el Sol.). Y para el remedio vsauan de sacrificios y vltradeso también 

se confesauan vocalmente.”117 

 

 
117Ver: Polo (12). 



99 
 

Sobre el concepto de enfermedad, los curanderos118 manifiestan: 

“La enfermedad es cuando una persona de un momento a otro se siente 

decaído como golpeado, a veces no le da ganas de comer o siente 

hincones en los pies, entonces te vas al médico y él te da como anestesia y 

luego, igual sigues, y te va afectando, o sea, va avanzando, o sea, no estás 

para un médico, sino para el curandero, tal vez te han trabajado una 

maldad en el pecho, en el pulmón, ahí está el punto por lo cual te sientes 

mal”.  

(Cristóbal Huatón, 37 años, natural de Echarate) 

“Cuando uno está enfermo empieza a tener dolores por todo el cuerpo y 

cuando va al médico éste no le encuentra nada, entonces busca al 

curandero para que le diga que es lo que tiene  y con la lectura de las hojas 

de coca yo puedo ver de qué está mal mientras le pregunto desde cuándo 

empezó a sentir dolores, a veces me dicen que mientras la persona 

trabajaba en la chacra sintió un viento fuerte otros me dicen  que al salir de 

su casa se empezaron a sentir mal entonces yo puedo saber más o menos 

el origen de su mal, a veces veo también en la coca que le hicieron alguna 

brujería y es por eso que empeoran sintiendo desgano, falta de apetito y 

otros malestares en el cuerpo”. (Emiliano Mamani, 52 años, natural de 

Huasao). 

1. Origen de las Enfermedades 

Con respecto a la causa de las enfermedades tenemos de origen sobrenatural, de 

origen natural y humano. 

A. De Origen Sobrenatural 
- Mal Viento o Soqawayra 

Es una enfermedad ocasionada por la posesión maléfica del soqa, es decir, los 

espíritus de los antepasados que viven en roquedales, sepulturas, etc., y que 

atacan a sus víctimas cuando caminan solos por esos lugares. Esta enfermedad 

vuelve tullidos a los hombres, hasta matarlos. Un  curandero nos relata una 

experiencia:  

 
118Cristóbal Huatón y Emiliano Mamani. 



100 
 

“Una vez un señor vino a buscarme pidiendo que vaya a su casa, ya que su 

familiar se sentía muy mal, entonces al leer en los naipes vi que esa 

persona estaba muy mal fue así que acudí a su casa y cuando lo vi era un 

viejito que se quejaba de dolores y que no podía caminar entonces le 

pregunté: lo que le había pasado y él me dijo que: mientras caminaba cerca 

al cementerio de regreso a su casa sintió un viento muy fuerte y cuando 

llegó a su casa, poco a poco empezó a sentirse mal y ya no podía 

mantenerse de pie entonces le pidió a su hijo que fuera en busca de mi 

persona…para empezar a curarle le pasé con un preparado de hierbas que 

tengo desde la cabeza hasta los pies, mientras rezaba; esto repetimos por 

3 días seguidos durante la tarde, al tercer día hice un despacho y le dije a 

su hijo que enterrara el despacho cerca al cementerio por donde le había 

pasado el mal viento a su papá, en horas de la tarde, antes de que se 

escondiera el sol y para que a él no le pase mal viento le da un poquito de 

un preparado que tengo para que se lo tome antes de ir al lugar y también 

le dije que, mientras enterraba el despacho rezara un padre nuestro, 

agradeciendo y pidiendo al señor y a los Apus que su papá termine de 

recuperarse”. (Jorge Condorhuanca, 45 años, natural de Huasao). 

B. De origen Natural 
- Pacha Hapisqa 
- Cuando la tierra “agarra” el alma de una persona a raíz de una caída súbita. Los 

síntomas generalmente son sobresaltos durante el sueño y la pérdida del 

apetito. 

Cuando un enfermo esta grave y al borde de la muerte, se debe confeccionar un 

muñeco de pichuhuira (cebo del pecho de la llama), luego, con tako (óxido de 

hierro) se pinta la parte afectada por la enfermedad, después, se prepara un 

despacho con el que se soba todo el cuerpo del enfermo tres veces, en seguida 

se lleva al lugar donde le agarró la enfermedad para quemarlo, en ese momento, 

el enfermo se siente diferente, decae y empeora, llega hasta el borde de la muerte 

y si el enfermo logra superar este trance puede sanar y recuperar su salud. 

- Puquio Hapisqa 
La persona que es poseída por el espíritu del manantial, sufre una infección 

generalizada, le brotan ampollas en el rostro y a veces en todo el cuerpo, 



101 
 

expulsando agua en forma de sudor constante. Al respecto tenemos el testimonio 

de un paciente: 

“Una vez cuando estaba caminando de día por el campo me dio mucha sed 

por tanta calor que hacía y tomé agua de un manante, yo no creía en lo 

que mis abuelos me contaban acerca de los espíritus que rondan por esos 

lugares. Cuando llegué a la casa de mis abuelitos sentía mucha sed y a los 

pocos días empecé a sudar mucho, mientras más agua tomaba, más me 

salían unos granitos como ampollitas en mi cara y me asusté, cuando me 

vio mi abuelita me preguntó si había tomado agua de algún manante, yo le 

dije que sí, entonces me dijo que la llevara al lugar donde había tomado el 

agua, ella sabía cómo curar este mal porque su papá era curandero y le 

había enseñado hace mucho tiempo. Ella hizo unos rezos y enterró cerca 

al manante un paquetito de color blanco y me dijo que rezara y luego que 

pida disculpas a los espíritus por no creer en su existencia y tomar su agua 

sin permiso”. (Javier, 22 años, natural de Urcos) 

- Wayra Hapisqa 

Es provocado por el mal viento, puede llegar a desfigurar el rostro de la persona 

afectada, también puede causar desmayo y nauseas. 

- Chiri y Qoñi Onqoy 
Ósea, que el exceso de “frio” o “calor “afecta el organismo. El calor puede 

deberse a la insolación o por estar cerca del fuego, así como por consumir cosas 

cálidas, licor, frutas.  

El frio es provocado por la humedad o por estar en zonas frígidas. Muchos creen 

que cualquiera de esos excesos provoca la gripe.  

- Mal de Susto 

Es el espanto que afecta al ser humano por una súbita impresión emotiva que 

produce la “Huida del alma”, los síntomas son: pérdida de apetito, 

enflaquecimiento de la persona y otros119. Al respecto la señora Yeny nos cuenta 

el caso de su hijita Mayra: 

 
119Para mas información ver: Cáceres ”Susto o Mancharisqa, Perturbaciones Angustiosas en el Sistema 
Médico Indígena Andino” (2008). 



102 
 

“Un día cuando estábamos en la casa, mi hijita estaba jugando en el 

segundo piso, mientras yo estaba cocinando escuché un grito, era mi hijita 

que se había caído de las gradas, le pasé con alcohol llamando a su ánima 

pero creo que el susto fue muy fuerte porque empezó a bajar de peso, y en 

las noches lloraba, no podía dormir bien. Esta es la segunda vez que 

Mayra se asusta fuerte, anteriormente la señora Dionicia me había dicho 

que esto volvería a pasar sino le hacía curar bien del primer susto que tuvo, 

esa vez ya no pude regresar donde la curandera porque volví a Lima y 

pensé que con una sola curada iba estar bien, ya que yo la veía mejor a mi 

hijita pero después de un año nuevamente le pasa esto, entonces me vine 

de frente donde la curandera Dionicia porque vi que sus deditos de Mayra 

se estaban pelando y cada vez estaba más flaquita y casi ya no comía, es 

así que vine ayer y hoy para que le cure, ayer le hizo un baño, hoy le hará 

el último baño y un despacho y me pidió que trajera la ropita de mi hija con 

la que estaba ese día que se cayó”. (Yeny, 35 años, natural de Lima). 

 (Véase fotos nº37 y 38 en anexo fotos) 

C. De Origen Humano 
- Mal de Ojo 

Es una enfermedad que afecta mayormente a los niños debido a que son más 

vulnerables a atraer miradas fuertes. El Mal de Ojo siempre procede de alguien 

cercano, alguien del entorno (familia, vecinos, compañeros de trabajo) y no 

siempre es voluntario o consciente. La mayoría de las veces nos pueden echar un 

Mal de Ojo sin ser conscientes de que lo están haciendo.  

Los síntomas  que los niños presentan son: llanto continuo (sin haber causa 

aparente alguna), falta de apetito, insomnio (se suelen despertar por la noche).  

- Hechizo o Brujería 

Se produce por acción del enemigo, en peleas familiares o por envidia de algún 

vecino, utilizan la brujería para venganza o satisfacer su odio. Para ello solicitan 

los servicios del laiqa (brujo). Al respecto una paciente nos cuenta: 

“Vine a Huasao para hacerme leer la suerte con un curandero porque me 

dijeron que son buenos y me recomendaron a un curandero que atiende a 

la entrada de la plaza le conocen como Willaq Huma, felizmente hoy día 



103 
 

estaba atendiendo y no tenía mucha gente, me atendió rápido. Cuando me 

leyó en los naipes me dijo que había una mujer que nos había hecho daño, 

en especial a mi esposo, ésta mujer ha ido donde un brujo para que nos 

separemos y ella se quede con mi esposo; el curandero me dijo: “a tu 

esposo le han trabajado un amarre, seguro que ella ha conseguido alguna 

ropa de tu esposo y con eso es más efectivo, por eso están discutiendo 

mucho y ya no hay comprensión entre ustedes”. Yo no creía en la brujería, 

pero sí sé quién es esa mujer; porque una vez cuando yo estaba 

caminando por la calle, una mujer empezó a insultarme y me dijo que mi 

esposo no me quería, que la quería a ella y que sólo estaba conmigo por el 

embarazo, yo no le hice caso y seguí caminando, seguro que es ella 

porque hasta me amenazó si no lo dejaba a él, ella haría cualquier cosa 

para separarnos. Entonces el curandero me dijo que tenía que deshacer 

ese hechizo para que todo regrese a ser como antes, pero que me iba a 

costar carito y no traje mucho dinero entonces le dije que voy a volver otro 

día”. (Gladis, 28 años, natural de San Jerónimo) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 
 

CONCLUSIONES 
1. El curanderismo forma parte de la creación espiritual del hombre bajo la 

concepción mágico religiosa de la relación del hombre y sus divinidades, la 

creencia en poderes más allá de la capacidad y poder humano; la 

búsqueda de un equilibrio con la naturaleza, manteniendo bienestar físico y 

espiritual mediante la reciprocidad con los Apus y/o divinidades a través de 

prácticas o ritos mágicos dirigidos por especialistas, desde la aparición del 

hombre hace 2 millones de años antes de cristo. El curanderismo del Perú 

y Cusco mantiene la religiosidad andina pese a los cambios que tuvo a 

partir de la invasión de los españoles. El proceso histórico del 

curanderismo en Huasao de acuerdo a la información bibliográfica que se 

logró obtener, tiene sus inicios en el distrito de Huaro, provincia de 

Quispicanchis, departamento del Cusco posiblemente entre los años de 

1500-1530 antes de la invasión española. Se podría creer que a raíz de la 

migración, los curanderos encontraron en Huasao mejores posibilidades 

para el desarrollo de su actividad, por la cercanía al Apu Pachatusan, quien 

les brinda protección y tierras fértiles para los cultivos y crianza de 

animales, siendo respetado y venerado por los pobladores del lugar y 

pueblos vecinos. Han existido curanderos muy reconocidos por sus 

aciertos y curaciones; heredando sus conocimientos a sus parientes y 

personas cercanas a él, como es el caso de Benito Ccorihuamán quien 

dejó su legado a su nieta la señora Catalina Ccorihuamán. 

2. El curanderismo en Huasao persiste pese al avance de la medicina 

científica, debido a la necesidad que las personas tienen, de creer que hay 

ciertas enfermedades que el médico no puede curar; enfermedades como 

mal viento, mal de susto, brujería, etc.; los cuales están fuera del alcance 

de la medicina científica; en estos casos las personas acuden por 

recomendación de parientes o amistades a un curandero o curandera de 

confianza, quienes al atender al paciente lo primero que hacen es un 

diagnóstico mediante la lectura de coca o naipes para luego recomendar el 

tratamiento. Así mismo los curanderos adquieren el don de curar mediante 

fenómenos naturales, revelación en sueños o por herencia de algún 

familiar. Antes y durante los rituales, los curanderos invocan a su Apu 

protector y a todos los Apus cercanos al lugar donde se encuentren, 



105 
 

creando un ambiente propicio de sanación, aumentando la fe del paciente 

hacia el curandero y a los espíritus que habitan en la naturaleza. Para los 

rituales, los curanderos utilizan diversos elementos de origen vegetal, 

animal y mineral; los mismos que son adquiridos en los diferentes 

mercados del Cusco. En Huasao existen watoq, hampeq y laiqa al mismo 

tiempo; aclarando que en su mayoría son watoq-hampeq, debido a que 

realizan adivinaciones y curaciones; existiendo una gran demanda por la 

efectividad de los rituales, propiciando el turismo místico y la migración de 

curanderos procedentes de diversas zonas del país, quienes introducen el 

uso de nuevos elementos como: los naipes, el maíz, velas, esencias. Con 

el motivo de difundir el curanderismo de la zona se realiza una festividad 

denominada “K’intu Raymi”, la cual es realizada los primeros días del mes 

de Agosto, donde participan algunos curanderos de Huasao.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



106 
 

BIBLIOGRAFÍA 
ANGLES VARGAS, Víctor 

1988 “Historia del Cusco Incaico”. Edit. Industrial Gráfica S.A. T. I,T. III,  Lima. 

ARRIAGA, Pablo José de 

1920 “La extirpación de Idolatría en el Perú”. (Colección de libros y documentos 

referentes a la Historia del Perú. T. I, 2da Serie. Col. Urteaga-Romero), Lima. 

BAEZ Jorge 

1988  “Los oficios de las Diosas”, Universidad Veracruzana, Fél IX, Xaiapa 

BRODA, Johanna y BAEZ Jorge 

2001 “Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas  de México”, 

Conaculta/FCE. México.  

CACERES Ch., Efraín 

2008 “Susto o Mancharisqa: Perturbaciones Angustiosas en el  Sistema Médico 

Indígena Andino”. Edic. Instituto Nacional de Cultura-Cusco, Perú. 

1988/2002 “Si Crees los Apus te Curan: Medicina Andina e Identidad Cultural”. 

Edit. CMA/CICTA; Cusco-Perú. 

CAILLOIS, Roger 

1942 “El Hombre y lo Sagrado”; Editorial Fondo de Cultura Económica; México; 

Segunda Reimpresión 1996, Traducción Juan José Domenchina. 

CALVO C, Rossano  

2010 “Salud y Magia en un Poblado Andino Cusqueño” en Boletín de Lima, Nº 

159, pp. 129-135. Lima-Perú. 

CARMONA CRUZ, Aurelio 

1993 “Propuesta de un Marco Conceptual para el Estudio de la Medicina 

Tradicional Andina” en Revista Universitaria Nº 135- UNSAAC. Cusco-Perú. 

CASTAÑEDA, Carlos 

2000 “Las Enseñanzas de Don Juan”, 2º ed. Mexico: FCE. 

 



107 
 

CAYCHO JIMENEZ, Abraham 

1981 “Nosografía y Medicina Tradicional”, en Boletín de Lima, Nº 16-17-18, pp. 

33-64. Lima-Perú. 

CAZENEUVE, Jean 

1972 “Sociología del rito”, Amorrortu Editores, Buenos Aires. 

COBO, Bernabé 

1993 “Historia del Nuevo Mundo”; Edit. Biblioteca de Autores Españoles.   Madrid. 

CHIAPPE, Mario; LEMLIP, Moisés; MILLONES, Luis 

1985 “Alucinógenos y Shamanismo en el Perú Contemporáneo”, Perú Graph 

editores, Lima-Perú. 

DALLE, Luis 

1969 “El Despacho” en Revista Allpanchis Phuturinqa Nro. 1. IPA, Cusco-Perú. 

DE LA VEGA, Inca Garcilaso 

1918 “Comentarios Reales”; Vol. I. Lima 

DEL ZOTTI, Carlo Liberio 

1974 “Brujería y Magia En América”; Plaza y Janes, S.A. Editores, Barcelona. 

DONOVAN, Frank 

1978 “Historia de la Brujería”; Alianza Editorial S.A. Madrid 

DOUGLAS, Mary 

1973 “Pureza y Peligro una análisis de los conceptos de Contaminación y Tabú”. 

Siglo XXI de España Editores, S.A. 

ECO, Umberto 

2001 “Cómo se hace una tesis”; Edit. Gedisa, S.A. Barcelona-España 

ELIADE, Mircea 

1960 “El Chamanismo y las Técnicas Arcaicas del éxtasis”; Fondo de Cultura 

Económica, S.A. México. 



108 
 

1972 “El Mito del eterno Retorno: arquetipos y repeticiones”. Madrid,: Editorial 

Alianza. 

1998  “Lo Sagrado y lo Profano”, Editorial Paidós, Barcelona España. 

FLORES OCHOA, Jorge A. 

1998 “La Misa Andina” en Actas del IV Congreso Internacional de Etnohistoria, 

PUCP, Lima. 

FRAZER, James George 

1981 “La Rama Dorada”; Fondo de Cultura Económica, México. 

FREUD, Sigmund 

1999 “La Interpertacion de los Sueños”;  Madrid, Alianza Editorial. 

FRISANCHO PINEDA, David 

1988 “Medicina Indígena y Popular”; Edit. Los Andes, Lima-Perú. 

1986 “Curanderismo y brujería en la Costa Peruana”; Talleres Gráficos de 

Lytograph, Lima. 

GAREIS, Iris  

1963 “Brujos y Brujas en el Antiguo Perú: Apariencia y realidad en las fuentes 

históricas”.Vo. 53 Nº198 Revista de Indias Graficas Urpe, S.A. Rufino Gonzales, 

Madrid. 

GOW, Rosalind y CONDORI, Bernabé 

1976 “Kay Pacha: Tradición Oral Andina”. CERA “Bartolomé de las Casas”, 

Cusco. 

GUAMAN POMA DE AYALA, Felipe 

1993 “La Nueva Crónica y Buen Gobierno”; Edit. Fondo de Cultura Económica, 

Lima-Perú. 

GUSHIKEN, Jose J.  

1977 “Tuno: El Curandero”; Biblioteca Universitaria, Lima-Perú. 

HERISSE, Marc y ESPARVIER, Jean 

1972 “Los Milagros”; Edit. Bruguera. Barcelona-España 



109 
 

LASTRES, Juan 

1951“Historia de la Medicina Peruana”; U.N.M.S.M. Vol. I. Lima-Perú. 

LEACH, Edmundo  

1985 “Cultura y Comunicación, La Lógica de la conexión de los símbolos”; Siglo 

veintiuno de España Editores, S.A. Madrid. 

LEVI-STRAUSS, Claude. 

1997 “Antropología Estructural”. Ediciones Altaya. Barcelona.  

LIRA, Jorge A.  

1969 “El cambio de suerte” en Revista Allpanchis Phuturinqa Nro.1. IPA, Cusco-

Perú. 

1985 “Medicina Andina, Farmacopea y Rituales”; Centro de Estudios Rurales 

Andinos “Bartolomé de las Casas” Vol. 6, Cusco. 

LOAIZA, Héctor 

1998 “El Camino de los Brujos Andinos”; Edit. Diana, México. 

MALINOWSKI, B. 

1985 “Magia, ciencia y religión”. Planeta- Agostini, Barcelona.  

MAUSS, Marcel 

1970 “Lo Sagrado y Lo Profano”; Barral Editores, S.A., Barcelona-España. 

MEDINA CALLER, Wenner Antonio  

2003 “Huasao una Nueva Perspectiva de Curanderismo Andino”. Tesis para optar 

título de Licenciatura en Antropología, UNSAAC. 

MELENDEZ PALOMINO, Yolanda 

2002 “La Ruta Mística Cusco-Huaro: Posibilidad de Diversificación Turística”. 

Tesis para optar título de Licenciatura en Turismo, UNSAAC. 

MOLINA, Cristóbal de 

1943 “Fábulas y Ritos de los Incas” (Las Crónicas de los Molinas. Col. Francisco 

A. Loayza, Serie I, T. IV). Lima. 

 



110 
 

NUÑEZ DEL PRADO, Juan Víctor 

1979 “La Jerarquía, Religiosa Andina”, Revista Cielo Abierto, No 2, Lima.  

PENNERTHORNE, Hugues 

1974 “La Brujería”; Edit. Bruguera S.A., Barcelona-España.  

PILARES VILLA, Rubén  

1992 “Turismo Místico, Parodia o Trascendencia”, Fondo Editorial Ayar, Qosqo-

Perú. 

PODERTI, Alicia 

2005 “Brujas Andinas, La Inquisición en Argentina”; Cervantes Publishing-Sidney, 

Australia. 

POLIA MECONI, Mario 

1996 “Despierta remedio cuenta” Adivinos y Médicos del Ande”, Ed. PUCP, Lima-

Perú. 

POLO DE ONDEGARDO, Juan 

1916 “Información acerca de la Religión y Gobierno de los Incas” en   “Colección” 

Urteaga Romero, vol. III, Lima. 

1906 “Instrucción contra las ceremonias y ritos que usan los indios al tiempo de su 

infidelidad”. (Revista Histórica), Lima. 

PRITCHARD, Evans: 

1973 “Las teorías de la religión primitiva”, Siglo XXI, México. 

1937 “Brujería, Magia y Oráculos en los Azande”; Edic. Anagrama,  España. 

RICARD LANATA, Xavier 

2007 “Ladrones de Sombra”; Centro Bartolomé de las Casas-CBC. Cuzco-Perú. 

ROZAS ÁLVAREZ, Jesús Washington 

2005 “Los Paqo en Q’ero” en “Q’ero, el último ayllu inka”, edic. 2º, Fondo Editorial 

de la Facultad de Ciencias Sociales, UNMSM-INC, Lima, p. 265-276. 

1992 “Sana Sana, Patita de Rana”, en El Qosqo: Antropología de la Ciudad. 

Ministerio de Educación del Japón y CEAC. Cusco.  



111 
 

TYLOR, E. B.  

1977 “Cultura primitiva”. Editorial Ayuso, Madrid. 

TOMOEDA, Hiroyasu 

2000 “Estética del Ritual Andino”; Museo Etnológico Nacional de Japón, Osaka.  

TOMOEDA, Hiroyasu y MILLONES, Luis 

1992 “Mestizos y curanderos: Salud y ritual en el Cusco contemporáneo”. Museo 

Etnológico Nacional de Japón, Osaka.  

TOMOEDA, Hiroyasu; TATSUHIKO, Fuji y MILLONES, Luis  

2004 “Entre Dios y el Diablo, Magia y poder en la costa norte del Perú”; IFEA, 

Fondo Editorial de la PUCP, Lima.  

URTEAGA, Horacio y ROMERO, Carlos A. 

1916 “Relación de las Fábulas  y ritos de los incas”, en “Colección de libros y 

documentos referenciales a la historia del Perú”, Vol. I. Lima-Perú. 

VALCARCEL, Luis E. 

1964 “Historia del Perú Antiguo”,T. II; Edit. Juan Mejía Baca, Lima-Perú. 

VALDIVIA PONCE, Oscar 

1986 “Hampicamayoq: Medicina Folklórica y su Substrato Aborigen en el Perú”; 

Ed. UNMSM, Lima-Perú. 

VALDIZAN, Hermilio 

1944 “Historia de La Medicina Popular Peruana”; Edic. Hora del  Hombre, Lima-

Perú. 

VALDIZAN, Hermilio y MALDONADO, Ángel 

1985 “La Medicina Popular Peruana”; Ed. Facsimilar de la U.N.M.S.M. Lima-

Perú. 

VAN DEN BERG, Hans y SHIFFERS, Norbert 

1989 “La tierra no da así no más: Los ritos agrícolas en la religión de los aymaras-

cristianos”; Edit. CEDLA, Netherland. 

 



112 
 

MAPAS 
 

- http://www.map-peru.com/es/mapas/ficha-los-distritos-de-la-provincia-de-

quispicanchi-1 

- http://www.map-peru.com/es/mapas/ficha-distrito-de-oropesa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.map-peru.com/es/mapas/ficha-distrito-de-oropesa


113 
 

ANEXOS 
 
ANEXO Nº1: MAPAS 

Mapa Nº 1 

 
Oropesa es un Distrito de la Provincia de Quispicanchis. 

(Fuente: Gobierno Regional del Cusco)  
 
 
 

Mapa Nº 2 

    
Huasao pertenece al distrito de Oropesa 

(Fuente: INEI) 
 

Zona de 

investigación : 
Comunidad de 
Huasao, hoy 

Centro Poblado 



114 
 

 
ANEXO Nº 2: FOTOS 
 

Foto Nº1 

 
Curanderos-hechiceros 

(Fuente: Guaman Poma de Ayala120) 
 
 

Foto Nº2 

 
Centro poblado de Huasao 

 

 
120Ver Guaman Poma “Nueva Crónica y Buen Gobierno” (1993:199-200).  
 



115 
 

Foto Nº 3 

 
Capilla del Centro Poblado de Huasao 

 
 

Letreros de los curanderos y curanderas de Huasao. 
Foto Nº 4 

 
              Mural del “Maestro curandero inka” 

                        
 
 
 
 



116 
 

Foto Nº 5 

 
Letrero del “Maestro curandero Willaq Huma” 

 
 
 

Foto Nº 6 

 
       Cartel del curandero Jorge Condorhuanca 

 
 
 
 
 
 



117 
 

Foto Nº7 

 
Letrero de la curandera Dionicia Quispe 

            
 

Foto Nº 8                                                           Foto Nº 9 
 
 
 
 
 
 
 
 

Cartel de la curandera Catalina Ccorihuamán                        Cartel del “curandero andino Huaracino”     
      (Foto tomada por: Lizbet Llave, 2012)                               
 
 
 
 
              Letrero de la curanera Catalina                                   Letrero del curandero Huaracino 
         

Foto Nº 10 
 
 
 

 
Cartel del curandero Cristóbal Huatón. 

 
 
 
 



118 
 

Difusión del K’intu Raymi en el diario El Comercio de Cusco. 
 
 

Foto Nº 11                                                   Foto Nº 12 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Año1995                                                                   Año1997 
 
 
 
 
 
 

Foto Nº 13                                                  Foto Nº 14 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Año 1998                                                                     Año1999 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



119 
 

K’intu Raymi 2012 
 
 
 

Foto Nº 15 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Local donde se llevó a cabo el evento. 
 

Foto Nº 16 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Consultorios (carpas hechas de totora) 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 



120 
 

 
Los Curanderos de Huasao. 

 
Foto Nº 17 

 
“Maestro Curandero Inka” 

 
 
 

Foto Nº 18 

 
“Curandera “Dionicia” 

 
 



121 
 

Foto Nº 19 

 
Curandera “Catalina” y su esposo el Sr. Susano Ttito. 

 
 

Foto Nº 20 

 
Curandero “Huatón” 

 
 



122 
 

Foto Nº 21 

 
Curandero “Huaracino” 

 
  

Foto Nº22 

 
           Benito Ccorihuamán Vargas,  

fue uno de los primeros curanderos más reconocidos de Huasao. 
 
 



123 
 

Foto Nº 23 

 
Basilio García, curandero huasahuino 

 actualmente atiende en su domicilio en el Distrito de San Jerónimo. 
 
 
 
 

Foto Nº 24 

 
Personas esperando obtener un cupo para ser atendidos por Don Basilio. 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 



124 
 

Foto Nº 25 

 
Catalina, curandera realizando la lectura en coca. 

 
Foto Nº 26 

 
Emiliano, curandero realizando la ofrenda para la mesa. 

 
 
 
 
 
 



125 
 

Foto Nº 27 

 
Emiliano quemando la ofrenda para la tierra. 

 
 
 

Foto Nº 28 

 
Curandera Dionicia  

realizando un baño para curar el mal de susto a una niña de 3 años. 
 



126 
 

Foto Nº 29 

 
Curandera Dionicia realizando un despacho para curar el mal de susto a una niña de 3 años. 

 
 
 

Algunos amuletos 
 
 

                   Foto Nº 30                                                 Foto Nº 31 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Amuletos para atraer al ser amado.                    Amuleto para la buena suerte en el 
negocio. 
 
 
 

 



127 
 

 
Foto Nº 32 

 
Amuletos para la buena suerte en la salud, dinero y amor. 

 
 

Foto Nº 33 

 
         Hampe Khatu en el mercado de San Pedro. 

      
 
 



128 
 

Diversos elementos utilizados por los curanderos. 
   
 
 
 
                           Foto Nº34                                               Foto Nº 35 

 
Huayruros                                             Figurillas de estaño 

 
 
 

Foto Nº36 

 
Feto de alpaca. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



129 
 

Niña con mal de Susto, debido a una caída; síntomas: ojos hundidos, dedos 
enrojecidos y con pequeñas heridas. 

 
 
 

Foto Nº 37 

 
Foto Nº 38 

 
 


	Turnitin
	Informe de levatamiento
	tesis 23  01   26

