UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO
ESCUELA DE POSGRADO
MAESTRIA EN ANTROPOLOGIA SOCIAL

TESIS

PERSISTENCIA DEL CURANDERISMO EN EL CENTRO
POBLADO DE HUASAO

PARA OPTAR EL GRADO ACAQEMICO DE MAESTRO EN
ANTROPOLOGIA SOCIAL

AUTORA:
Br. ENID JASMINE ESTRADA TICA

ASESOR:
DR. JESUS WASHINGTON ROZAS ALVAREZ
ORCID: 0000 0002 0523 9008

CUSCO - PERU
2025















iNDICE

Pag.
INTRODUCCION ...ttt 4
CAPITULO|
MARCO TEORICO Y METODOLOGIA
1. APROXIMACION TEORICO-CONCEPTUAL .....ooiiiieiiiiiieee e 9
(P B O ¥ = o o [T o TR 9
1.2 CUrANAEIISIMO ...t e e e e e s 11
1.3 MaAGI e e 24
1.4 Mitoy RItUAL ... 26
1.5 Definicidn de otros tErmiNOS ............uuiiiiiiiiiiiiiiieiie e 27
2. ANTECEDENTES DE ESTUDIO .....ouiiiiiiiiiiieeieee e 32
3. METODOLOGIA ...ttt e e e e et e e e e e e e nee e e e e e e e ennnees 40
3.1  PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA: ... 40
3.2 FORMULACION DEL PROBLEMA: ......ooiiiiiiieee et 41
3.3 OBUETIVOS: ... et e e e 41
3.4 JUSTIFICACION: ...t e et e e e e e e e e aeeees 41
3.5 METODO: ..ttt e e e e e e e e e e e r e e e e e e nnnneeaean 42
3.6 MUEST R A et 43
3.7 LIMITACIONES DEL PROBLEMA DE INVESTIGACION:.........c..cceeee. 43
CAPITULO I
CURANDERISMO EN HUASAO
2. CURANDERISMO EN EL CENTRO POBLADO DE HUASAO........ccccceeennneee 44
2.0, UDICACION ...t 44
2.2. Antecedentes Histéricos del Centro Poblado de Huasao ........................ 44
2.3. Caracteristicas del Centro Poblado de Huasao................ccccccoiiviiininnnee. 45
2.4. Antecedentes Historicos del Curanderismo en Huasao...............cc..eeee.... 48
2.5. El Curanderismo de Huasao en la Actualidad ...............ccooeiiiiiiiiiiiinnnnn. 50



2.5 1. EIKINtU RAYMIi ... 51

3.1. Concepto de CUurandero(@) ........... oo eeeeeeeiieeieeie e 54
3.2. Concepto de PaCiente .........oouvuiiiiiiiiee e 54
3.3. Proceso de Aprendizaje de 10s Curanderos. .........c..vueeeeeviiiiiiieeeeiiieeeeeeeens 55
3.4. Cosmovision de 108 CUranderos ............coouiiiiiiiiiiiiiiii e 64
3.5. Conversion @ CUranNdero .........ooooiiiiiiiiiii e e e e 68
I T T I 0T LS e L= O U =T T =Y o RPN 69
3.7. Vestimenta del Curandero .............oeeiiiiiiiiiiiiii e 71

CAPIiTULO I
ACTIVIDAD DE LA CURANDERIA EN HUASAO
BT FUNCIONES ...t e e e e e eeenaaes 72
BB EIBMENTOS ... aaaae 88
CAPITULO IV
BIENESTAR/ENFERMEDAD EN HUASAO

CONCLUSIONES ...t 104
BIBLIOGRAFIA ...ttt 106
ANEXOS ...t 113



RESUMEN

El estudio del curandero revela a un personaje universal con la capacidad de
percibir energias y sanar mediante el equilibrio entre cuerpo y mente. Esta figura
opera en el umbral entre lo sagrado y lo profano, conceptos definidos por Mircea
Eliade como modos de ser en el mundo donde el ritual permite acceder a una
realidad trascendental. En el contexto andino, el curanderismo integra una
cosmovision magica y el uso de medicina tradicional basada en un vasto

conocimiento herbolario.

Histéricamente, estas practicas enfrentaron la persecucion de la Inquisicion, que
etiquetd la hechiceria como brujeria diabdlica para imponer la hegemonia
religiosa. Sin embargo, el saber ancestral sobrevivié. En el Peru, el origen de la
medicina se atribuye a la divinidad (leyenda de Ymai Mama Viracochan), y los
sanadores —como los Camascas o Soncoyoc— recibian su don mediante suefios

o sefales de la naturaleza (el trueno).

La tipologia del curanderismo peruano varia regionalmente: desde el uso de
plantas maestras como la ayahuasca en la selva, hasta los adivinos (Yatiris) y
herbolarios en la sierra y el Cusco. En la capital incaica, el prestigio del sanador
se vinculaba a la jerarquia sacerdotal y al mantenimiento del orden espiritual. En
suma, la magia se define como un sistema de creencias que busca influir en el
mundo natural y social, fundamentado en una tradiciéon que selecciona y reelabora

experiencias del pasado para legitimar el presente.

Curandero
Sagrado y lo profano
Ayahuasca

Magia



ABSTRACT

This text explores the theoretical and methodological framework of the Healer
(curandero) as a universal figure capable of restoring health through energy
perception and the balance between mind and body. Grounded in the dialectic
between the Sacred and the profane, and supported by Mircea Eliade’s theories,
the study analyzes how healing rituals represent a transition from an ephemeral

reality to a transcendental one.

In the Andean context, the investigation details the historical evolution of
Curanderismo, from its divine origins in Inca mythology—embodied by figures like
Ymai Mama Viracochan—to its persistence despite colonial persecution and the
Inquisition. The text categorizes the diverse traditional specialists in Peru, such as
the Camascas, Yatiris, and Hampikoq, highlighting regional differences: the use of
master plants like Ayahuasca in the Amazon and herbalist traditions in the
Highlands and Cusco. Ultimately, the practice is defined as a complex system of
Magic and worldview that reinterprets ancestral knowledge to address social and

natural needs in the present.

Healer
Sacred and profane
Ayahuasca

Magic



INTRODUCCION
El centro poblado de Huasao se encuentra en el distrito de Oropesa, provincia de
Quispicanchis, departamento del Cusco a 3,280 m.s.n.m. al Sur Este de la
provincia y ciudad del Cusco; a 16 Km de la ciudad.
Historicamente, el centro poblado de Huasao se caracteriza por tener curanderos
de prestigio, quienes son visitados por gente de diversas zonas del Peru, debido a
los aciertos en la lectura de coca, la efectividad en sus curaciones y ofrendas a la
tierra y a los apus; ademas que algunos curanderos y curanderas conservan
algunas tradiciones en su actividad.
En la presente investigacion se aborda la historia de los curanderos a través de
historias de vida, obtenidas durante las innumerables visitas a los curanderos y
curanderas; teniendo muchas veces que pasar de pacientes, inclusive solicitando
el permiso a otros pacientes, esperando junto a ellos para poder ingresar y
conocer mediante la observacion participante las funciones y técnicas que
emplean dichos personajes en las diferentes curaciones, lecturas de suerte,
pagos a la tierra y algunos actos de brujeria realizados en sus consultorios.
Para ello nos hemos planteado las interrogantes: ;Como fue la historia del
curanderismo en Huasao? y ¢;De qué manera persiste el curanderismo en
Huasao?, logrando conocer mediante historias de vida, los antecedentes
histéricos del curanderismo y analizar la persistencia en la comunidad de Huasao
hoy Centro Poblado.
Nuestro estudio es basicamente etnografico en su variante de historias de vida. A
partir de esto se plantea que el Curanderismo en Huasao es una actividad muy
difundida desde hace 20 anos aproximadamente, debido a la afluencia de turistas;
teniendo en cuenta que los curanderos en Huasao habitan hace mas de 50 afios
atras.
Esta investigacion es importante porque muestra la historia de los curanderos
mas antiguos y reconocidos del Centro Poblado de Huasao y cémo persiste el
curanderismo en la actualidad, pese al avance de la medicina cientifica; asi
mismo para mostrar el pensamiento andino de una actividad tradicional recreada
con la introduccion de nuevos elementos occidentales.
Para lograr este resultado, durante los afios 2011 y 2012, hicimos numerosos
viajes hacia el sureste de Cusco, para recabar informacién sobre los curanderos

de la zona de Huasao; los mas conocidos y los curanderos nacidos en Huasao,

6



preguntando dénde atendian y qué dias se les podia encontrar, en algunas
ocasiones nos decian que los mas antiguos y famosos ya habian dejado de existir
como es el caso de Don Benito Ccorihuaman, Julidan Challayco, Melchor Deza y
otros. Entre las innumerables conversaciones con los curanderos, parientes y
vecinos de los curanderos, de quienes se obtuvo informacion valiosa para el tema
de investigacion, surgieron algunas sorpresas en cuanto a las relaciones sociales
y de parentesco entre los curanderos y curanderas, entendiendo asi el recelo que
existe entre ellos, para brindar informacion acerca de sus historias de vida.

Este tema ha sido poco explorado por los antropélogos, sin embargo, se encontro
algunos articulos referidos a la actividad del curanderismo actual en Huasao por
investigadores cusquenos. Resaltando que existen innumerables libros sobre
chamanismo, brujeria y curanderismo en Latinoamérica y el mundo, abriendo
paso para una amplia investigacion sobre el tema.

Empezando de esta forma el desarrollo de la presente investigacion, su
sistematizacién y analisis, que guiaron la investigacion dividida en 4 Capitulos:

En el Capitulo Primero se presenta el Marco Tedrico y la Metodologia; a partir de
una aproximacion tedrico-conceptual sobre el curandero, curanderismo, magia,
mito y ritual; a través de referencias histéricas-bibliograficas ademas del origen
del curanderismo en América, Perd y Cusco con la finalidad de conocer la
trayectoria del curanderismo a través de sus distintas especialidades, pues el
curanderismo constituye una practica tradicional que nos proporciona a lo largo de
su historia datos inéditos sobre su persistencia, a pesar del avance de la medicina
cientifica; asi como el reconocimiento por parte de la poblacién sobre las
cualidades de los curanderos tradicionales. Por otro lado, en este apartado
también se observara la influencia de la Iglesia Catdlica en términos como
demonio, diablo, santos, virgenes etc., una herencia colonial que se encuentra
manifestada en la actualidad, sin embargo, no es nuestra intencién profundizar en
ese tema, ya que se trata de un trabajo propiamente etnografico que pretende que
sea el mismo actor el que se manifieste bajo sus propios términos; seguida de los
antecedentes de estudio referidos al tema. Asi mismo en este capitulo se describe
la metodologia que se utilizé a partir de una investigacion etnografica-deductiva,
una muestra y técnicas utilizadas.

En el 2° Capitulo, se describe al curanderismo en el Centro Poblado de Huasao a

partir de la ubicacion de la zona de investigacion y los antecedentes historicos

7



sobre la comunidad mediante sus caracteristicas socioecondmicas, religiosas,
culturales y politicas, pasando asi a analizar el origen y la historia del
curanderismo en la zona, la creacion del “K’'intu Raymi” para promover el Turismo
Mistico en Huasao, mediante el encuentro de curanderos de diversas zonas del
pais y del extranjero, mostrando de esta forma el panorama actual de una practica
milenaria. Asi mismo se encuentra una descripcion amplia sobre el aprendizaje de
los curanderos de Huasao, partiendo de la concepcion de curandero y paciente,
continuando con la cosmovision que tienen los curanderos sobre el mundo que
les rodea, explicando asi la conversion a curandero, la tipologia que existe y la
vestimenta que utilizan.

En el 3er. Capitulo, se describe la actividad de la curanderia mediante las
funciones (adivinacion, curacion, ofrenda, brujeria o hechiceria) y técnicas (hojas
de coca, naipes, pago a la tierra, para curar algunas enfermedades, para hacer y
revertir el dafo-brujeria o hechiceria, bafios de florecimiento, amuletos), que
poseen los curanderos y curanderas de Huasao, asi mismo, los elementos que
utilizan, la procedencia de estos y su tipologia a partir de su origen (vegetal,
animal y mineral).

En el 4° Capitulo, se explica el origen de las enfermedades: natural, sobrenatural
y humano, a partir de la concepcion que tienen los curanderos y pacientes sobre
bienestar y enfermedad.

Finalizando el trabajo de investigacion con las conclusiones a las que se llegaron
tras la sistematizacion, la bibliografia que se utilizé antes y durante el desarrollo

de la tesis, anexos donde se encuentran mapas y fotografias.



CAPITULOI
MARCO TEORICO Y METODOLOGIA

1. APROXIMACION TEORICO-CONCEPTUAL
1.1 Curandero
El Curandero es un personaje presente en muchas culturas del mundo, él tiene la
capacidad de percibir energias, cosas o personas que causan enfermedades, por
lo que a él se le atribuye el poder de sanar.
La practica de sanacion es universal, en los pueblos indigenas al curandero se le
conoce con distintos nombres como: brujo, hechicero, curador, chaman, yerbero,
todo esto de acuerdo al grupo cultural y a su regidon de pertenencia.
Los curanderos preparan remedios con extractos de hierbas inofensivas, o bien
imponen sus manos al enfermo curando con sus energias, estas causan
alteraciones en el organismo, pero su verdadera fuerza radica en que afiaden un
factor psicoldgico en el paciente, generando un cambio en el estado de animo del
enfermo lo que ayuda a la sanacién manteniendo un equilibrio entre cuerpo y
mente.
Para definir mejor el objeto de nuestra investigacion es necesario tener una base
tedrica que ayude a comprender al “sanador”’, nuestra interrogante pretende
analizar el arquetipo que da forma al que sana en el mundo.
Hay una exuberante tradicion sanadora en el mundo. El primero que se nos viene
a la mente es la de Jesus de Nazaret quien encarna para nosotros el mayor
simbolo del “sanador”’, expliquemos mejor el ejemplo: Jesus en la tradicion
cristiana, es conocido como el que “cura las enfermedades del Cuerpo y del
Alma”, el que saca los demonios del cuerpo poseido.
-"Muchos le siguieron, y él los sané a todos" (Mt 12, 15)
-"Su fama crecia mas y mas y muchas personas acudian a él, para que los
Sanara de sus enfermedades” (Jn 5, 14-15)
-"Jesus predicaba la Buena Nueva del Reino y sanaba todas las dolencias y
enfermedades de la gente"(Mt. 4, 23)
Hay una linea que se identifica claramente en las sanaciones de Jesus de
Nazaret, la de lo sagrado y lo profano, él tiene el poder para curar, porque es el
hijo de Dios. El Dios hecho Hombre.



En el texto “El hombre y lo sagrado”; se explica sobre los ritos ante lo sagrado-
profano, puro-impuro:
“No hay en el universo nada que no sea susceptible de formar una
oposiciéon bipartita y que no pueda entonces simbolizar las diferentes
manifestaciones aceptadas y antagdénicas de lo puro y lo impuro, de las
energias vivificadoras y de las fuerzas de muerte, de los atractivos y
repulsivos del mundo religioso. Al primero pertenecen la claridad y la
sequedad del dia; al segundo las tinieblas y la humedad de la noche” .
Como es expuesto en el ejemplo anterior, la figura del sanador estd acompafada
de ritos que pasan de lo Sagrado a lo Profano y sucesivamente.
Asi es que Mircea Eliade define:
“El camino es arduo, esta sembrado de peligros, porque, de hecho, es un
rito de paso de lo profano a lo sagrado; de lo efimero y lo ilusorio a la
realidad y la eternidad; de la muerte a la vida; del hombre a la divinidad”? .
Eliade, también indica que hay dos modos de ser en el mundo:
“[...] los modos de ser sagrado y profano dependen de las diferentes
posiciones que el hombre ha conquistado en el Cosmos; interesan por igual
al filbsofo que al hombre indagador avido de conocer las dimensiones
posibles de la existencia humana”s.
Lo Sagrado es el camino del Curandero, lo profano es lo cotidiano en un sentido,
lo sagrado es el ritual, la forma alterada de la realidad que se usa para sanar.
“De la hierofania* mas elemental (por ejemplo, la manifestacion de lo
sagrado en un objeto cualquiera, una piedra o un arbol) hasta la hierofania
suprema, que es, para un cristiano, la encarnacion de Dios en Jesucristo,
no existe solucion de continuidad. Se trata siempre del mismo acto
misterioso: la manifestacion de algo «completamente diferente», de una
realidad que no pertenece a nuestro mundo, en objetos que forman parte
integrante de nuestro mundo «natural», «profano»”®.
La cosmovision es un componente fundamental en la construccion del Curandero,

la practica de la medicina popular y su concepcion magica que incluyen ritos y

Wer: Caillois “El Hombre y lo Sagrado” (1942:40).

2Ver: Eliade “El Mito del eterno Retorno: arquetipos y repeticiones” (1972:13).
3Ver: Eliade “Lo Sagrado y lo Profano” (1998:11).

“Etimologicamente dice: “que algo sagrado se nos muestra”.

SVer: Eliade “Lo Sagrado y lo Profano” (1998:9).

10



mitos, muchos de ellos ya perdidos con el paso del tiempo, son formas
especificas de percibir el mundo, su mundo.
Esta es la cultura llamada popular o tradicional donde la medicina popular recoge
todo el conocimiento de antafio, el cual hereda el Curandero y que reinterpreta
para si mismo.
“[...] el caudal de expresiones materiales, de organizacion, cognitivas,
emotivas y simbodlicas que se utilizan y producen hoy, pero fincadas en
experiencias previas sobre la manera que tiene un grupo de dar respuesta
y vincularse a su entorno social y productivo. Asi, la tradicion es pensada
como mecanismo de seleccion, reelaboracion y de invencion, proyectado
desde el pasado para legitimar el presente”.
1.2 Curanderismo
Es el proceso por el cual los curanderos hacen uso de la medicina tradicional para
curar diversas enfermedades de las personas.
A. Curanderismo en América
El primer contacto historico con la magia, lo sobrenatural y la brujeria se remonta
al paleolitico, aunque es un tema que se analiza con mas fuerza durante la Edad
Media en Europa, debido a la supersticion y a la hegemonia que queria establecer
la religion sobre todos sus ciudadanos. La brujeria fue perfilandose como un culto
religioso, no reconocido como tal hasta el siglo XV’.
En la Edad Media hasta los primeros albores del Renacimiento, la brujeria
formaba parte de la magia, encantamientos y hechiceria teniendo un poder
importante, pueblos de Africa y de América, griegos, romanos, etc., fueron
animistas y cultivaron todas sus implicitas modalidades: el fetichismo,
chamanismo, totemismo, etc., lo cual significa que la organizacion social de
nuestros antepasados, en su dimension practica, frente al problema de la
enfermedad, infortunios, calamidades, se centré alrededor de la hechiceria.
Tenian la conviccion de que el Dios de la medicina, Asclepio, aparecia en los
suefios de las personas muy enfermas que en esa época solian dormir en los
templos consagrados a su culto, indicandoles cual seria el mejor tratamiento para
la enfermedad o bien, para directamente curarlos. Asi, reyes y vasallos

consultaban a magos y hechiceros acerca de problemas de la vida cotidiana,

®Ver: Broda y Baez “Cosmovision, ritual e identidad de los pueblos indigenas de México” (2001:166).
7 Para mas informacion ver: Donovan “Historia de la Brujeria” (1978).

11



pactos, negocios, amor, unglentos curativos; a finales del siglo XVII, este tipo de
creencias supersticiosas y populares fueron radicalmente sustituidas por el
razonamiento y el saber cientifico, principalmente cuando la iglesia comenzé a
adoptar una postura cada vez mas severa, pues le restaba poder en cuanto a la
manipulacion de sus fieles y proclamando que el clero era el unico y verdadero
intermediario entre Dios y los hombres defendieron sus intereses comenzando la
llamada “caza de brujas” (promovida por el Tribunal de la Santa Inquisicion, cuyo
maximo representante en Espafia fue Tomas de Torquemada: una cruzada que
consistia en la persecucion y condenas en la hoguera de los herejes (brujas,
hechiceros e incluso curanderos) que practicaban acciones ajenas a lo que
predicaba la Iglesia y la religion; vincularon a las brujas como la figura del diablo
en la tierra. Con el fin de poder extinguirla, la iglesia catdlica declaré6 que la
brujeria era una religién que tenia por Dios al diablo. La magia era inherente a la
brujeria ritual, y muchas de las que fueron condenadas a la hoguera por brujeria,
en realidad no eran mas que hechiceras, cuyas actividades no comportaban culto
alguno.

Entonces el creer en la realidad de la brujeria y toda su magia se convirtid en
herejia y los que siguieron estas ideas fueron perseguidos y condenados. Los
procesos llevados contra la brujeria dieron lugar a la creencia de que las brujas se
organizaban en grupos de trece miembros, contaban con un dirigente que
pertenecia a una clase social mas elevada que el resto de los miembros, con una
serie de deberes organizativos y sacerdotales, ademas, seguian un ritual de culto
propio. Sin embargo, este proceso llevado a cabo en la Edad Media permanece
en la oscuridad, pues no hay datos que puedan tomarse como fidedignos, pues
los acusados firmaban las confesiones que la Inquisicidon les dictaba para parar
con las torturas y evadir la hoguera.

En ltalia durante el Renacimiento habia dos tipos de bruja, una la bruja medieval
perteneciente al habitat rural, y otra bruja o la hechicera, mas relacionada con el
ambiente urbano.

La mayoria eran viejas, arrugadas y melancélicas, sin embargo, es poco probable
que fueran todas brujas, la mayoria eran ancianas.

Sin embargo no ha sido facil suprimir el arquetipo ancestral-inconsciente de los
individuos si fueron animistas, las huellas de sus creencias y practicas no han

sido borradas por leyes y prohibiciones.

12



La predisposicion inconsciente es un hecho reconocible en la historia, la prueba
mas evidente son las supersticiones®, las que sin logica aparente determinan
nuestra conducta o actitud corriente.
El hecho de que la iglesia catdlica condenara a la hechiceria pagana, llamandola
brujeria y declarandola diabdlica no signific6 que ésta dejase de ser practicada.
Muchas practicas de la hechiceria pasaron a ser patrimonio de la medicina, de la
magia, la astrologia y la alquimia.
Durante la Colonia, en el area andina la hechiceria femenina canalizé gran parte
del comportamiento y los valores rechazados por las instituciones y la estructura
social colonial, desafiando a la cultura y moral dominantes.
Fue muy difundido el uso de animales, mufiecos, brebajes e idolos indigenas, se
invocaba a espiritus, a santos y a la Virgen Maria, pero también era comun la
invocacion al demonio y a ciertas figuras andinas ancestrales, como el Inca y la
Coya: la asociacién "demonio-inca" respondia a una construccion ideologica de
los curas catdlicos.
El ejercicio de la hechiceria fue uno de los factores que permitio la supervivencia
de ciertos rasgos culturales andinos pre-coloniales, aunque en un contexto social
distinto, aliarse con el demonio y con el Inca significaba una doble amenaza, por
cuanto ambos encarnaban a los enemigos de la cristiandad. Las mujeres
disefiaban estrategias para tener dominio de las situaciones amorosas, a través
de la autoridad sobre los hombres. Esta actitud se presentaba como una
provocacion que contravenia el cuerpo de conductas que, segun las autoridades
civiles y religiosas, debia mantener la mujer ante el hombre.

B. Curanderismo en el Peru
Con frecuencia los autores contemporaneos, espafioles e incluso indigenas
aplicaban los términos brujos o hechiceros indistintamente a los especialistas
religiosos andinos, aunque estos eran en realidad sacerdotes o curanderos, y
pocas veces se trataba de “brujos” que empleaban maleficios.
El cronista Polo de Ondegardo caracterizé estos adivinos en:

“Otro género de hechizerosauia...

permitidos por los Yngas en cierta manera,

que son como brujos. Que toman la figura que

$Etimologicamente significa: supervivencia de situaciones anteriores.

13



quieren y van por el ayre en breue tiempo,
mucho camino, y ven lo que passa, hablan
con el demonio, el cual les responde en ciertas
piedras o en otras cosas...Estos sirven
de adivinos, y que decir lo que pasa en
lugares muy remotos, antes que venga o pueda
venir la nueva...el mesmodia y
el tiempo que las tales cosas sucedieron,
o el dia siguiente, que por curso natural era
imposible saberlas tan presto™
El origen de la medicina peruana aparece a raiz del cataclismo equivalente al
diluvio universal, claramente enunciado en la leyenda que procura establecer los
origenes de la humanidad:
“y en Pucara- dice Molina— que es quarenta leguas de la ciudad del Cuzco,
por el camino del Collao, dicen que baxdé fuego del cielo y quemd gran
parte dellos, y que los que iban huyendo se conuirtieron en piedras y que el
Hacedor, a quien ellos decian que era el padre de Ymai Mama y de
TocapoViracochan mandé que desde alli se partiese el mayor de sus hijos,
llamado Ymai Mama Viracochan, en cuyo poder y mano estan todas las
cosas, y que fuesse por el camino de los Andes y montarias de toda la
tierra; y que fuesse dando y poniendo nombres a todos los arboles grandes
y pequenos y a las flores y frutas que auian de tener y mostrando a las
gentes las que eran para comer y las que no, y las que eran buenas para
medicinas; y asi mismo puso nombres a todas las yeruas y flores y que
éste mostro a las gentes las yeruas que tenian virtud para curar y las que
podian matar. Y al hijo llamado TocapoViracochan, que quiere decir en su
lengua Hacedor en que se incluyen todas las cosas, le mandoé fuese por el
camino de los llanos visitando las gentes y poniendo nombres a los rios y
arboles que en ellos uuise y dandoles sus frutos y flores por la horden
dicha y que assi se fuese bajando hasta lo mas bajo desta tierra y de alli se
suuieran al cielo, después de aueracauado de hazer lo que auia en la

tierra...Dicen también en esta misma fabula que en tierra Huanaco...y que

% Ver: Urteaga y Romero “Relacion de las fabulas y ritos de los incas” (1916:10).

14



alli manifesté a las gentes los nombres y propiedades que las aues y
animales y demas sauandijas tenian”°.
La leyenda nos muestra que es la divinidad misma la que hace a los hombres
duefos de las primeras nociones meédicas y tiene el mérito de conceder a la
Medicina Peruana un origen divino de las propiedades asignadas a ciertos
productos animales y vegetales que representaron el arsenal efectivo de la terapia
de los primitivos peruanos.
“También ay indios que curan enfermedades, assi hombres como mujeres
que se llaman (Camasca o Soncoyoc) y no hacen cura que no proceda
sacrificio y suertes, y dizen estos que entre suefios se les dio el oficio de
curar apareciendoseles alguna persona que se dolia de su necesidad, y
que les dio el tal poder. Y assi siempre que curan hacen sacrificio a esta
persona que dizen se les aparescio entre suefios y que les enserio el modo
de curar y los instrumentos dello”
“También hay mujeres parteras, y dizen que entre suerios se les dio este
oficio, pareciéndoseles quien les dio el poder e instrumentos. Y estas
mismas entienden en curar las prefiadas...”".
“Auia otros llamados camascas, los quales decian que aquella gracia y
uirtud que tenian los vnos la auianreceuio del trueno, diciendo que cuando
algun rayo caya y quedaua alguno atemoricado después de uelto en si
decia que el trueno le auia mostrado aquel arte, otra fuese de curar con
yeruas, ora fuese de dar sus respuestas en las cosas que se les
preguntauan.Y asi mismo quando alguno se escapaua de algun rio o
peligro grande decian se les aparecia el demonio; y los que queria que
cuirase con yeruas se las mostraua, de a donde ha procedido auer muchos
indios grandes heruolarios™?.
Curanderos que han hecho de su arte de curar un modo de vivir y que lo practican
unas veces desenmascaradamente y otras en reserva; hay de varias clases unos
en lugares muy apartados en aquellos lugares donde la credulidad de la
ignorancia es mayor y se dedica exclusivamente a curaciones de apariencia

maravillosa, otros de espiritu aventurero recorren distancias considerables con un

10 Ver: Urteaga y Romero (10).

"Ver: Urteaga y Romero “Los errores y supersticiones de los indios, sacadas del tratado y averiguacion que
hizo el Licenciado Polo de Ondegardo” (1916:35).

12Ver: Molina “Fabulas y ritos de los Incas” (1943).

15



arsenal terapéutico y prontos a explorar la credulidad ingenua de los que creen en
ellos mas que en los médicos y por ultimo sujetos que en centros de pobrisima
cultura ejercen conjuntamente la medicina y la hechiceria. Se trata de sujetos que
han heredado de sus antepasados las nociones médicas que ejercen y que
considerando lucrativo este ejercicio profesional, cuidan de transmitir a sus
descendientes las nociones que ellos a su vez, heredaron de sus progenitores.
El curandero moderno se forma a la sombra protectora de un curandero que, por
razones especiales, afecto familiar, simpatia o reconocimiento, procura ensefar al
discipulo cuanto él se tiene aprendido. Ensefianza esencialmente practica,
ensefanza sin libros, esta ensefanza ha llegado a hacerse tan comun en
nuestras poblaciones de la sierra que hay en ellas verdaderas familias de
curanderos, en quienes este ejercicio representa un verdadero patrimonio.
Evitando discusiones en torno a si fue la divinidad misma la que dio a los
peruanos las primeras nociones de medicina o si fue el fundador del Imperio,
como lo asevera Garcilasol3, es de creer que este mecanismo de la transmisién
directa de conocimientos represente el origen de la perpetuacién, entre los
antiguos peruanos, de los conocimientos médicos que ellos alcanzaron.
“‘Purgabanse de ordinario cuando se sentia apesgados y cargados, y eran
en salud mas que en cualquier enfermedad. Tomaban hiervas y unas
raices blancas que son como nabos pequerios... estas purgas y sangrias
mandaban hacer los mas experimentados en ellas, particularmente
ancianas (las parteras) y grandes herbolarios que los hubo muy famosos
en tiempo de los incas que conocian la virtud de muchas hiervas y que por
tradicion las ensefiaban a sus hijos y estos eran tenidos por médicos no
para curar a todos sino a los reyes, a los de su sangre, los curacas, sus
pacientes. La gente comun se curaban unos a otros por lo que habian oido
de medicamentos™*.
Creemos que el porvenir nos reserva ratificaciones y rectificaciones en el campo
de la historia del primitivo Peru. La contemplacion de los ceramios peruanos
revela la intensidad ideografica de los artistas del imperio de los Incas. (Véase foto

n°1 en anexo fotos)

3Ver: De la Vega “Comentarios Reales” (1918:49-50).
“Ver: De la Vega “Los Comentarios Reales” (1918).

16



Es considerable la variedad de oficios a que daban lugar entre los primitivos
peruanos el deseo de aliviar al hombre enfermo en sus dolencias, a ser cierto
cuanto dicen al respecto, verdad que con algo de confusion. Entre los Cronistas
de Indias, el unico punto en que tales autores estan en perfecto acuerdo es el
relativo al conocimiento que los primitivos peruanos tuvieron de las
propiedades de algunos vegetales, lo que ha hecho decir a tales cronistas que
los dichos Indios fueron “grandes herbolarios”, pero al mismo tiempo también
debieron ejercer las funciones de hechiceros, asi los oficios que existieron
fueron:

- Los Calparicuqui: “Quiere decir los que uen la uentura y suceso que auian
de tener las cosas que les preguntauan, los quales para el dicho efecto
matauanaues, corderos y carneros y soplando por cierta uena los bofes, en
ellos hallauan ciertas sefiales, por donde decian lo que auia de suceder”’®.

Aun cuando la interpretacién sea mas amplia respecto al significado de la técnica,
parece que Molina y Cabello Balboa hacen referencia al mismo grupo de
curanderos o adivinos y decimos curanderos porque el prondstico debid contarse
en el numero de las mas frecuentes adivinaciones.

- Los Viropiricos: “Auia otros que llamauan viro piricos, los qualesquemauan
en el fuego seuo de carnero y coca y en ciertas aguas y sefiales que
hacian al tiempo del quemar, uian lo que auia de suceder, y al que los
consultaua se lo decian”’S.

- Los Achicoc: “Auia otros llamados achicoc, que son los sortilegios que con
maiz y estiércol de carneros echahuan suertes; si quedaua pares o0 nones
daban sus respuestas diciendo asi mismo lo que querian sauer del que los
llamaua™”.

- Los Socyac: “Socyac es sortilegio y adivino por maices, haze algunos
montoncitos pequefios de granos de maiz sin contallo, y después va
quitando vno de vna parte y otro de ofra, y conforme quedan pares o

nones, es buena o mala la suerte. Aunque en vn pueblo exhibiovnodeste

5Ver: Urteaga y Romero “Historia del Peri;” de Cabello Balboa (1920:20).
16Ver: Molina (20).
7Ver: Molina (21).

17



oficio vna bolsa con muchas piedrezuelas, que dixo se llamauanChunpirun,
y que las avia heredado de su agiielo para este efecto”’.

Los Camascas: “Auia otros llamados camascas, los quales decian que
aquella gracia y uirtud que tenian los vnos la auianreceuido del
Trueno...”".

Los Yacarcaes: “Auia otros llamados yacarcaes, y estos heran naturales de
Huaro, tuuieron grandes pactos con el demonio”.

Los Huacapvillac: “Auian también otros hechiceros que tenian a cargo las
guacas, entre los qualesauia algunos que entre algunas dellashablauan
con el demonio y receuian sus respuestas y decian al pueblo lo dellos
querian sauer o particularmente a las personas que se lo yua a
encomendar aun en que pocas uecesdauan respuestas verdaderas. Segun

decian usauan todas las gentes desta tierra confesarse....."".

De estos adivinos y sacerdotes dice Arriaga: “Huacapvillac, que quiere decir el

que habla con la Huaca, es el mayor y tiene cuidado de guardar la huaca y hablar

con ella, y responder al pueblo, lo que el finge que le dize, aunque algunas veces

les habla el demonio por la piedra. Y llevar las ofrendas, y hazer los sacrificios y

echar los ayunos, y mandar hazer la chicha para la fiesta de las huacas, y

ensefiar su idolatria y contar con sus fabulas y reprehenden a los descuidados en

el culto y veneracioén de sus huacas”?.

Los Ichuris: “Segun decian usauan todas las gentes desta tierra confesarse
con los hechiceros que tenian a cargo las huacas, la cual confesion hacian
publica para sauer si auia confesado uerdad o mentira; sobre lo cual se
hacian grandes castigos™.

Los Malquipvillac: el que habla con los Malquis, tiene el mismo oficio
respecto de los Malquis, que el pasado (Huacapvillac) con las huacas. A
este mismo modo es Libiapvillac, que habla con el rayo y Punchaupvillac,

que habla con el Sol?4.

18Ver
Over
20yer
2lyer
2Ver
BVer
2Ver

: Urteaga y Romero “Extirpacion de la idolatria del Pirv”’ de Arriaga (1920:34)
: Molina (6).

: Molina (22).

: Molina (22).

: Arriaga (32).

: Molina (23).

: Arriaga (32).

18



Los Yanapac: “Cada vnodestos tiene su ministro menor, y ayudante y assi
le llaman Yanapac, el que ayuda, y aun en muchas partes vsurpando
nuestro nombre le llaman comunmente sacristan, porque le sirve en los
sacrificios, y quando falta el ministro mayor suele entrar en su lugar aunque
no siempre”?°.

Los “Rapiac: son también adivinos y responden a los que le consultan por
los molledos de los brazos y si se le menea el derecho dice que sucedera
bien y si el izquierdo, que mal”?S.

Los “Pacharicuc o Pachacatic o Pachacuc, son otros adivinos por los pies
de vnas aranas, que llaman Paccha y también Orosso y son muy grandes y
peludas. Quando le consultan para alguna cosa, va a buscar en los
agujeros de las paredes o debaxo de algunas piedras, vnadestas arafias,
cuya especie es conocida, y poniéndola sobre vna manta, o en el suelo la
persigue con un palillo, hasta que se quiebran los pies y luego mira que
pies o manos le faltan y por alli adivina™’.

Los Moscoc: “son adivinos por los suenos, llega vna persona a preguntalle
Si sanara o morira, o si parecera vn caballo que se le perdio, etc. Y si es
varon el que le consulta, le pide la huaraca de la cabeza o la chuspa o
manta u ofra cosa de su vestido, y si es mujer le pide el chumbi, que es la
faja, o cosa semejante, y las lleva a su casa, y duerme sobre ello, y
conforme a lo que suena asi responde. Y si les consultan por amores les
piden los cabellos, o ropa de la persona de quien an de adivinar”?.

El “Hacaricuc o Cuyricuc es el que mira cuyes, y abriéndoles con la via
adivina por ellos, mirando de qué parte sale la sangre, o que parte se
menea de las entrafias. Que era el modo muy vsadoentre los gentiles
Romanos™.

Los “Amautas eran los filosofos, rastrearon con lumbre natural al verdadero

sumo Dios y Sefior Nuestro que cred al cielo y la tierra™®.

“También ay mujeres parteras, y dizenquentre suefios se les dio este oficio,

apareciéndoseles quien les dio el poder e instrumentos. Y estas mismas

SVer
26Ver
2TVer
BVer
PVer
Over

: Arriaga (34).
: Arriaga (34).
: Arriaga (35).
: Arriaga (35).
: Arriaga (35).
: de la Vega (80).

19



entienden en curar las prefiadas para enderezar las criaturas y aun para matarla

en el cuerpo de la madre con artificios que tienen lleuando paga por esto™’.

No habia hospitales sino unos albergues emplazados en el campo donde se

atendia a los enfermos y caminantes. Mientras el indio estaba enfermo, sin

trabajar, no pagaba tributo al Inca. Los ciegos, cojos, mudos, tullidos y enfermos

incurables, comian de los depésitos de alimentos que poseia el Inca.

Garcilaso dice:
“Los Incas en su Republica tampoco se olvidaron de los caminantes, que
en todos los caminos reales y comunes mandaron hacer casas de
hospederia, que llamaron Corpahuasi, donde les daban de comer y todo lo
necesario para su camino, de los depdsitos reales que en cada pueblo
habia; y si enfermaban los cuidaban con grandisimo cuidado y regalo; de
manera que no echasen menos sus casas sino que antes les sobrase de lo
que en ellas podian tener™?2.

Una fiesta del ritual inca puede y debe ser considerada como la fiesta de la salud

en el antiguo Peru, es la fiesta en la cual se invoca a las divinidades el bien de la

salud y se realiza toda una serie de medidas cuya finalidad es la de evitar el dafio

de las enfermedades, es la Fiesta de la Citua, a la cual ha llamado el Dr. Urteaga

la “Fiesta de la Purificacion”:
“El décimo mes se llama Coya Raymi en el qual se quemauan otros cien
carneros blancos lanudos. En este mes (que corresponde a setiembre) se
hazia la fiesta llamada, Citia, en esta forma, que se juntaban todos antes
que saliese la luna el primer dia, y que viéndola dauan grandes vozes con
hachos de fuego en las manos diciendo vaya el mal fuera, dandose vnos a
otros con ellos. Estos se llaman Panconcos. Y esto hecho se hazia el
lauatorio general en los arroyos y fuentes, cada vno en su seque o
pertenencia, y beuianquatro dias arreo. Este mes sacauan las mamaconas
del Sol gran cantidad de bollos hechos con sangre de ciertos sacrificios: y
cada vno de los forasteros dauanvn bocado, y también enviauan a las
huacas forasteras de todo el reyno y a diuersos curacas en sefial de
confederacion y lealtad al Sol y al inca. Los lauatorios y borracheras y

algun rastro desta fiesta llamada, Citta, aun dura todauia en algunas partes

31Ver: Polo (36).
32Ver: de la Vega (77).

20



con ceremonias algo diferenciadas, y con mucho secreto. Aunque lo

principal y publico a ya cessado™?,

Los alcances que brinda Juan Lastres3*, es acerca del proceso que tuvo la
medicina: EI hombre fue experimentando con diversas plantas, calor de la luz
solar, agua para poder aliviar diversos males. Es por esta razéon que en un
principio existi6 el culto por la naturaleza y el culto por los espiritus
sobrenaturales, es asi que como primera doctrina aparece el animismo; las
plantas, rocas, animales estan dotados de animacién y de aqui deriva la magia, la
adoracion a estos seres y la manera de entrar en relacion con ellos. Existia el
temor y el respeto por lo sobrenatural al que se le concede estar dotado por
fuerzas misteriosas. La tierra del Tawantinsuyo era privilegiada para la obtencion
de toda clase de recursos naturales de los tres reinos (animal, vegetal, mineral).

- EnlaCostay Selva.
En estas regiones usualmente se practica el “shamanismo” término derivado
posiblemente de Sramana- el cual consiste en un culto magico, el centro de
gravedad de este culto es el shaman, una especie de sacerdote, hechicero y
adivino, médico que suele ser a su vez musico, cantor, poeta.
El término “shamanismo” es considerado hoy parte del vocabulario técnico de la
antropologia y empleado en cualquier culto de tipo animista, sobre todo en la zona
norte y centro del pais®.
No obstante el fendmeno curanderil en la Amazonia, va estrechamente ligado al
uso e ingestion de plantas alucinégenas como son el “Ayahuasca”, “San Pedro”
“Tabaco”, “Floripondio”, “Coca”, etc. Siendo la Ayahuasca® una planta de vital
importancia para los curanderos de esta zona, ya que les procura el viaje por el
mundo de los dioses, espiritus de la selva, les permite ver las cosas tal y como
son; resulta dificil entender sus propiedades, pues es una droga que produce
alucinaciones, que transforma la personalidad y crea adiccion. El curandero con
una fuerte disciplina, dedicacién y muchas tomas de ayahuasca, aprende a

controlar la vision o mareacion (estado en trance). Su capacidad se define por la

3Ver: Polo (23).

34Para mas informacion ver: Lastres “Historia de la Medicina Peruana” (1951).

35Para mas informacion ver: Chiappe; Lemlip y Millones “Alucinégenos y shamanismo en el Pert
Contemporaneo” (1985).

3Nombre quechua proviene de:“aya” que significa muerto o difunto y “huasca” = liana, soga o bejuco. Su
traduccion literal seria entonces: “soga de muerte” (Ver Chiappe 1985:5).

21



abstinencia, la fe, dedicacién y sacrificio como largas dietas, retiros, no come sal,
aji, condimentos, grasas o carne de cerdo, no toma alcohol, no tiene relaciones
sexuales.

- Enla Sierra.
Curanderos del Altiplano
Los curanderos®’ son llamados “Hampikoq” entre los quechuas y “Colliris” entre
los Aymara, son los encargados de restablecer la salud, mediante medicamentos
y procedimientos tradicionales.
Los adivinos o “Yatiris” son los que buscan las causas ocultas de las
enfermedades, robos y otras desgracias, también predicen el futuro utilizando
diversos procedimientos adivinatorios como son las hojas de coca, naipes,
cigarro, vela, cuy, etc.
Los brujos o “laycas” se dedican a producir maleficios a los hombres incluso
enfermedades.
“‘Los Tinkuchis”, se ocupan de sortilegios para el amor, preparan amuletos,
bebidas para cautivar a hombres y mujeres.
‘Los Chamacanis”, tienen grandes poderes, pueden producir catastrofes o
también traer fortuna.
“Los Qamilis” son los curanderos y adivinos viajeros.

C. Curanderismo en Cusco

La presencia y prestigio del curandero cusquefio se da desde el Imperio de los
Incas®®; recibiendo diferentes denominaciones tales como: sacerdotes,
curanderos, hechiceros. Eran los guardianes del culto a todas las divinidades del
Imperio del Tawantinsuyo, principalmente del Dios Sol. La seleccion del Sumo
Sacerdote o Willac Uma, correspondia al Inca y lo hacia entre los miembros de la
Panaca real; la Panaca que proporcionaba estos sacerdotes era la de Urinqosqo y
debia ser hermano o tio de la Sapainca. No solo se dedicaba al culto y a tareas
religiosas, sino también comandaba los ejércitos imperiales junto al Inca,
resguardaba los templos, administraba los recintos, etc.
Podia predecir el futuro, por lo que era consultado para la toma de grandes

decisiones. La jerarquia sacerdotal establecia rangos de inferior importancia, es

37Ver: Van Den Berg y Shiffers “La tierra no da asi no mds: Los ritos agricolas en la religion de los
aymaras-cristianos”’ (1989:49).
3%Para mas informacién ver: Cobo “Historia del Nuevo Mundo” (1993).

22



asi que los Tarpuntay eran sacerdotes que dirigian en un adoratorio o en una
huaca, también provenian de la nobleza inca. Por debajo de estos habia
sacerdotes de menor importancia dedicados al culto de deidades secundarias.
También existian sacerdotes de comarcas o estados sometidos al imperio que
practicaban sus propios cultos, sin dejar de reconocer al Dios Sol como el mas
importante.

Hombres como mujeres curaban enfermedades, con palabras y acciones
supersticiosas como sacrificios y suertes, llamabanse Camasca o Soncoyoc y ese
poder se les habia dado porque lo habian sofado y durmiendo se les aparecio
una persona que les daba facultad para curar; siempre que empezaban la cura,
sacrificaban algo a aquella persona que afirmaban habérseles aparecido entre
suefos y ensenandoles el modo de curar y los instrumentos con que lo habian de
hacer. Algunos para curar tenian que sacrificar en el lugar donde el enfermo se
quebrd o desconcertd y quien sanara en menos tiempo de lo necesario quedaba
como maestro para curar semejante mal.

También habian mujeres parteras, las que decian que entre suefios se les habia
dado aquel oficio y obra, también las que parian dos, en el cual se hacian muchas
ceremonias, ayunos y sacrificios.

Muchos de estos médicos o hechiceros eran diestros en hacer confecciones de
yerbas y cosas ponzofosas con que mataban a quienes querian unas en menos y
otras en mas tiempo conforme a la mezcla.

Los instrumentos y materiales que tenian para sus hechicerias, eran muelas,
dientes, cabellos, unas, conchas de diferentes maneras y colores figuras de
animales hechas de diferentes cosas, sapos vivos y muertos, cabezas de varios
animales, animalejos pequefios secos, arafias vivas de las grandes peludas,
guardadas en ollas tapadas con barro; raices, ollas y otras vasijas llenas de
confecciones de yerbas y otras cosas de untos; cuando declaraban vy
particularizaban el efecto que hacia cada cosa, contaban infinitos disparates y
desatinos.

Comunmente los indios creian que cuando se enfermaban era porque se les
habia dado hechizos o bocados e iban donde los maestros para que les

deshiciesen el dafno que sospechaban les habian hecho.

23



1.3 Magia
La definicion de Magia persigue fines practicos y concretos, pero siempre
orientados al control del mundo natural, sobrenatural y social. O como lo sefala
Jacques Soustelle®, se trata de "influir sobre las cosas de un modo diferente a la
accion habitual de los hombres". Pero, para que la magia tenga eficacia, se
necesita de wuna ‘"clientela", diria Evans-Pritchard®®,de un compartir
ideologicamente las creencias que como sistema reflejan la realidad social con
sus dilemas.
La magia en tanto, es un sistema de creencias y ritos que ofrecen dominio sobre
lo extraordinario, se utiliza para fines sociales o antisociales. En el primer contexto
se ubica lo que generalmente se denomina Magia Blanca, cuyos fines son
morales, sociales o productivos; el segundo refiere a la Magia Negra con
intereses antisociales.
En el caso de la magia, Tylor la concibe como una ciencia primitiva, donde
dominan los mecanismos erroneos, pero conteniendo en potencia el afan
cientifico por la busqueda del conocimiento.
“La clave principal para la comprension de la ciencia oculta [la magia] es la
de considerarla en la asociacion de ideas, una facultad que radica en el
fundamento mismo de la razén humana, pero, en no pequefia medida, en
la sinrazon humana también. EI hombre, que todavia en una baja situacion
intelectual, tras haber llegado a asociar en el pensamiento aquellas cosas
que por experiencia sabe que estan relacionadas en la realidad, procedio
erroneamente al invertir esta accion, concluyendo que la asociacion en el
pensamiento debe implicar en la realidad una relacion semejante. Asi
intentd descubrir, vaticinar y producir acontecimientos por medio de
procesos que nosotros ahora podemos ver que solo tienen un significado
ideal. Por un gran volumen de testimonios de la vida salvaje, de la barbara
y de la civilizada, las artes magicas resultantes de esta erronea conducta
de tomar un ideal por una relacion real pueden ser claramente seguidas
desde la cultura inferior de la cual han surgido hasta la cultura superior en

que actualmente se encuentran™’.

3Ver: Cazeneuve “Sociologia del rito” (1972:127).

“°Para mas informacion ver: Pritchard “Las teorias de la religion primitiva”(1973).
HVer:Tylor “Cultura Primitiva” (1977:122).

24



Frazer, distingue también la “magia homeopatica” donde la semejanza afecta y
encadena los cuerpos, y la “magia contaminante” que, bajo la ley de contagio o
contigliidad, establece ciertas afecciones entre elementos que estuvieron

anteriormente en contacto.

La magia, tal como la entendia Frazer, a la que considera "la expresién mas clara
de toda una tradicion anterior" seria entendida como "la forma primera del
pensamiento humano". En tiempos remotos existio en estado puro y el hombre
s6lo pudo pensar, en sus origenes y que ademas colapsaba.
“La magia es un sistema espurio de leyes naturales asi como una guia
errénea de conducta; es una ciencia falsa y un arte abortado™.
En cambio para Malinowski, la magia actua bajo el peso de la tradicién, mediante
una mistica esotérica transmitida en forma elitista e iniciatica.
“La magia se basa en la experiencia especifica de estados emotivos en los
que el hombre no observa a la naturaleza, sino a si mismo y en los que no
es la razon sino el juego de emociones sobre el organismo humano el que
devela la verdad. Las teorias del conocimiento son dictadas por la Iogica,
las de la magia por la asociacion de ideas bajo la influencia del deseo™.
En el caso de Levi-Strauss, las primeras reflexiones se centran sobre el problema
de la eficacia simbdlica y la importancia de atribuir un sentido a las distintas
experiencias que atentan contra la estructura del grupo en cuestién. Como en
casos de integridad fisica (enfermedades, dolores intensos), crisis del desarrollo
humano (partos, puerperios), violaciones de normas o cddigos, comportamientos
extrafios, o bien, catastrofes naturales, el hechicero o “shaman” ofrece una
interpretacién que permite la absorcion del acontecimiento en la estructura, que
codifica y significa la realidad social en cuestion. De esa manera las practicas
“shamanicas” significan aquellos estados que de otro modo se ofrecerian
confusos y desorganizados para la conciencia:
“La colaboracion colectiva en la cura shamanistica establece un arbitraje en
estas dos situaciones complementarias... es preciso que, por una
colaboracion entre la tradicion colectiva y la invencion individual, se elabore

y se modifique continuamente una estructura, es decir, un sistema de

“Ver: Frazer “La Rama Dorada” (1981:34).
BVer: Malinowski “Magia, ciencia y religién” (1985:97-98).

25



oposiciones y correlaciones que integra todos los elementos de una
situacion total donde hechicero, enfermo y publico, representaciones y

procedimientos, hallan cada uno su lugar™*.

Todos los seres humanos estan en propiedad de entender la vida, la magia es
parte de ese entendimiento, es un pensamiento, una dimension de imaginar.
Frazer la ve bajo el pensamiento psicologista-proyectivo y otro objetivo-
experimental; Malinowski bajo uno concreto y otro abstracto, Levi-Strauss hablara
de un bricoleur y el pensamiento cientifico metonimico.
Lo Cierto es que si bien planteamos en la actualidad el pensamiento moderno y
también el cientifico, el pensamiento magico aun tiene vigencia en el mundo.
1.4 Mito y Ritual
El mito al parecer es la explicacion posterior al ritual, pero también es cierto que
todo ritual se remite al mito, pues es alli donde se narran las acciones del pasado.
Del griego mythos “cuento”, un mito refiere a un relato de hechos maravillosos
cuyos protagonistas son personajes sobrenaturales (dioses, monstruos) o
extraordinarios (héroes).
“El mito solo es tardio en cuanto formula: pero en contenido es arcaico y se
refiere a sacramentos, es decir, a actos que presuponen una realidad
absoluta, extrahumana™.
El Rito (del latin=ritus) es un acto religioso o ceremonial repetido de manera
invariable.
La definicion de rito alude a una costumbre o ceremonia que siempre se realiza
de la misma manera, 0 segun otra acepcion, al conjunto de reglas establecidas
para el culto o ceremonias religiosas. Se trata de normas que regulan el

comportamiento a seguir.

“Pero la estructura del mito y del rito no deja de permanecer inmutable,
pese a que las experiencias provocadas por su actualizacion no tengan ya
mas que un caracter profano: una construccion es una organizacion nueva

del mundo y de la vida™®.

4 Ver Levi Strauss “Antropologia Estructural” (1997:207-208).
Ver: Eliade “El Mito del eterno Retorno: arquetipos y repeticiones” (1972:19).
4Ver: Eliade (48).

26


http://es.wikipedia.org/wiki/Religioso
http://es.wikipedia.org/wiki/Ceremonial

El mito y el ritual no soélo se esfuerzan en dotar de significado (es decir, hacer
comprensible y "controlable") a las categorias vida y muerte, sino en unir a ambas
o en trascender la polaridad entre ambas. Las cosmogonias suelen ser sistemas
que explican el mundo, que tratan de explicar la relacion entre la vida y la muerte,
el paso de una a otra (y generalmente el retorno ciclico a la vida) y el lugar de los
hombres dentro del entramado de estructuras y relaciones del universo

(cualquiera que sea el sistema representado).

Adentrarse en el complejo mundo del mito y del ritual es emprender un camino sin
retorno cuyo destino es desconocido para quien inicia el viaje. Aunque se
disponga de mapa y brujula, es decir, las herramientas cognitivas y conceptuales
que proporciona la Ciencia, el estudio y la experiencia de lo que mito y ritual

transmiten suele afectar a las convicciones mas profundas del cientifico social.

1.5 Definicion de otros términos

e Brujo: Como contraparte del curandero, el brujo es parte del circulo
meédico tradicional, es reconocido y solicitado por la gente que busca sus
servicios; es quien provoca dano en las personas mediante la hechiceria:
no solo perjudica la salud, también dafa sus propiedades, mediante
rituales, conjuros, amuletos, brebajes, unguentos, etc. En muchas
ocasiones se dice que estas personas hacen pacto con el diablo-magia
negra- para lograr efectividad.

o Partera: Se trata de la mujer que atiende el embarazo, parto, puerperio y
cuidados neonatales.

e Don: Es como un regalo de Dios que la persona recibe a travs del suefio.

e Sueno: El suefio no es meramente actividad somatica: es un acabado
fendmeno psiquico de realizacion de deseos, y por tanto debe ser incluido
en el conjunto de los actos comprensibles de nuestra vida despierta,
constituyendo el resultado de una actividad intelectual altamente
complicada; es interpretable, es decir, puede encontrarse su sentido. La
labor de interpretar no recae sobre todo el suefio en su conjunto sino
sobre sus partes componentes basandose en una especie de libro de los
suefos, donde cada cosa sofiada significa tal otra cosa en forma rigida,

sin considerar la peculiaridad de cada sujeto. Primero se descompone el

27



relato en partes, y recién al final surge la interpretacion final o global, en la
cual se nos revela el suefio como una realizacion de deseos.

Fe: Segun el diccionario, la fe es la creencia confiable en la verdad, la
validez o seriedad de una persona, idea o cosa y segun la biblia: la fe es
la certeza de lo que se espera, la conviccion de lo que no se ve (hebreos
11:1). La fe no es una esperanza supersticiosa, la fe es la confianza
derivada de la verdad, o al menos, de nuestro entendimiento de las
verdades que gobierno la vida, tanto en el pasado como en el presente y
el futuro, en este sentido la fe es individual, nadie puede tener fe por otro.
La verdadera fe se basa en algo seguro, hay quienes dicen la fe en dios
es ciega, pero en realidad hay tanta evidencia que sefala a la existencia
de un creador, que la real ceguera seria no tener fe en dios.

Despacho: También se denomina Mesa, es la ofrenda que va dirigida a la
tierra y a los apus el cual es preparado en base a varios elementos
determinados por la tradicion.

Necesidad: Deseo de una mercancia o servicio. El deseo puede ser
satisfacer la sed, el hambre, evitar el frio o calor, curarse de una
enfermedad, etc. Las necesidades no pueden satisfacerse totalmente,
debido a que los bienes y los servicios son escasos en relacion a las
necesidades que pueden satisfacer.

Maleficio: Es la capacidad de generarle a otro un mal, con el puro hecho
de proyectar hostilidad sobre él. Se dice que la mirada de algunas
personas es capaz de dafar, especialmente a los nifios(as) ya que son
mas deébiles.

Amuleto: Llamados amuletos o talismanes, son objetos que llevan las
personas en diversas partes del cuerpo, o se ponen en diversos lugares
(lindero de la puerta, en la entrada de una casa, etc.), para atraer la
buena suerte o alejar las malas influencias.

Diablo: Conocido también como demonio es sinébnimo de maldad,
codicia, envidia, y todo lo negativo de una persona.

Apu: Son deidades andinas representadas por los cerros mas altos de
una localidad, los cuales son considerados como protectores del lugar.

28



e Animismo: El mundo invisible del animismo comienza por el concepto del
"mana", la fuerza vital que penetra todo el universo. Este poder es
impersonal y no es adorado. Este poder sagrado se concentra con mas
fuerza en las deidades, las personas, lugares u objetos sagrados. Este
‘mana” gobierna toda la creacion y no es controlado por los dioses o el

hombre.

e Kutichi: Es el retorno a la normalidad, rechazando cualquier tipo de
maleficio que provoca el mal o enfermedad en la persona.

e Cosmovision: Significa vision del cosmos, del universo. El punto de
analisis que la caracteriza es la concepcion que tiene el hombre del
mundo, de la vida y de las interrelaciones que establece entre ellos de
manera dinamica y trascendente.

Dentro de la Cosmovisién inka sus principales deidades*’ fueron:

e llla Tegsi Wiragocha: Considerado el Dios Supremo, hacedor de todas las
cosas y creador del mundo. Su culto se difundi6 y se impuso en
sociedades pre-incas como la de Wari; los incas no lo eliminaron, mas
bien lo honraron y veneraron convirtiéndolo en un Dios de la mas alta
importancia.

e Pachacamac: Es el mismo dios Wiracocha, pero creado por las
sociedades pre-incas establecidas en la costa. Pacha significa Mundo, y
Camac, el que ordena, el que manda, se traduce como el Gran Ordenador
del Universo. Cuando los territorios costefios fueron incorporados al
imperio inca, se respetd y conservo esta divinidad, pasando a formar
parte de las divinidades incaicas.

e Inti: El Dios privativo de la casta imperial inca; después de los
nombrados, es el principal Dios tangible, benefactor, poderoso y
enojadizo. La nobleza cusquefia decia descender de él. Se establecieron
templos en su honor, siendo el Qoricancha el mas importante.

e Killa: Era la Diosa Luna, hermosa y esposa del Dios Sol y también madre
de los reyes incas. Ocupaba un segundo lugar frente al Sol, pero se le
cred un templo dentro del mismo Qoricancha. Era considerada la Sefiora

4TVer: Nufiez del Prado “La Jerarquia, Religiosa Andina” (1979).
29



del mar, de los vientos, de las esposas de los incas y de las Austas;
estaba identificada y vinculada con la Pachamama y la Mamaqgocha.

e Ch’asqa: Es la estrella mas hermosa del firmamento o planeta Venus, era
una divinidad de inferior jerarquia, pero tenia un adoratorio dentro del
mismo templo de Qoricancha, aparecia con las demas estrellas,
destacando por su hermosura y luminosidad.

¢ Qoyllur: Eran las estrellas, consideradas sirvientas del Sol y de la Luna;
tenian también un lugar en el mismo Qoricancha.

¢ lllapa: Ocupaba el tercer lugar de importancia en la jerarquia de Dioses.
Era el Dios rayo, relampago y trueno; estos fendmenos naturales
convertidos en deidades, tenian su templo en el Qoricancha. Se les
atribuia el control de las tempestades y de todos los fendmenos
atmosféricos.

e Mama Qocha: Era la Diosa del mar, los lagos y los rios, se le dio la
calidad de madre porque estos elementos, principalmente el mar, es
fuente de vida.

e K’uychi: Representa el Arco Iris, se le consider6 deidad y también se le
construy6 un adoratorio en el Qoricancha.

e Pachamama: O Madre Tierra, es otra divinidad andina que tuvo gran
significacion en el imperio incaico. Se le adoraba en sus distintas
configuraciones: en sus elevaciones o montes, en sus nevados, en los
cerros, abras, planicies, quebradas, etc.

En el mismo esquema, se advierte una jerarquia de divinidades que dominan el
mundo quechua. Estos son:

e EL TAYTANCHIS O DIOS SUPREMO: Hacedor de todas las cosas,
conocedor del pasado, el presente y el futuro; ejerce voluntad sobre
todas las cosas. Esta idea del Dios Supremo se ha impregnado en la
mentalidad andina por influencia del cristianismo y del catolicismo. Vive
en una dimension superior en el tiempo y en el espacio, o sea en el
hanaq pacha; se manifiesta al hombre mediante revelaciones,
apariciones y hechos sobrenaturales. Es la deidad principal.

e EIROAL: Es el Apu principal dentro de la mentalidad andina, habita en el

nevado Ausangate, el mas alto de la region, por tanto su influencia

30



abarca todo ese ambito; es considerado jefe de los demas Apus
menores.

LOS APUS: Son seres sobrenaturales que habitan las entradas de los
cerros mas elevados e importantes, amparan y castigan a los hombres
segun su comportamiento, pueden otorgar abundancia y castigar a los
que no llevan una vida ordenada y se olvidan de ellos.

LOS AUKIS: Son espiritus de montafnas no muy elevadas, su poder esta
por debajo de los Apus; son deidades locales o grupales.

LA PACHAMAMA: Es la deidad mas importante del mundo andino en la
actualidad, equiparandose a los Apus. Es una divinidad femenina, se le
evoca con los primeros sorbos de chicha, de trago o de cualquier licor.
La Pachamama se identifica con la Virgen Maria del cristianismo,

advirtiéndose en este aspecto, un fenémeno sincrético.

En el mismo cuadro se advierte una jerarquia de oficiantes o paqos, también en

forma descendente, de acuerdo a la importancia de cada uno de ellos. Asi

tenemos:

EL ALTOMESAYOQ: Posee el mas alto nivel dentro de esta jerarquia,
establecido sobre la base del poder que ostenta; se diferencia de los
demas por el numero de santowara que portan. El santowara es una

cruz que significa poder, esta confeccionado de madera chonta.

Los poderes del altomesayoq son:

Tienen la facultad de hablar con las divinidades.

Pueden curar todas las enfermedades, aun las mas dificiles o
desahuciadas por la medicina convencional.

Pueden adivinar el lugar de las cosas ocultas porque pueden hablar con los
Apus, y los Apus que lo ven todo, le refieren de tales hechos.

Tienen la capacidad de poder embrujar a cualquier persona. Pero teniendo
esta capacidad no lo hacen porque la mision del Altomesayoq es hacer el
bien. Una de sus labores es precisamente contrarrestar los males que

ocasionan los brujos o laigas.

EL WATOQ: Tiene la facultad de predecir el futuro, de adivinar, de

vaticinar acontecimientos venideros. Lo hace “leyendo” la coca

31



principalmente, aunque también puede utilizar granos de maiz, naipes, la
palma de la mano, etc. Adquieren esta facultad por herencia familiar o por
aprendizaje de otro watoq.

e EL HAMPEQ: Tiene la facultad y el poder especifico de curar; lo puede
hacer por aficion o como producto de una herencia familiar. También se le
conoce como curandero; en sus curaciones utilizan principalmente
hierbas, pero también utilizan animales como el cuy, el sapo, la culebra,
etc. Se especializan en atencion de partos, a los que se les denomina
parteros; hueseros que tratan casos de fracturas, torceduras, fisuras,
dislocaduras en el sistema Oseo, emplastos, etc., y hierberos, son
aquellos que tratan las dolencias y enfermedades de los pacientes
mediante hierbas y su fuerza espiritual; manejan la medicina naturista y
conocen plantas cuyos nombres conocen muy bien y saben el lugar
donde crecen.

e EL LAIQA: Es aquel que hace daifo o embruja a una persona, también
puede descubrir a quien ha hecho una brujeria; se dan casos en que el
laiga es al mismo tiempo hampeq y watoq; el poder y los conocimientos
se adquieren de otro laiqa, se hereda de la familia y también pueden
hacerse laigas por designio diabdlico. Realizan toda clase de maleficios
de acuerdo al requerimiento de las personas utilizando para estos actos

diversos elementos que cada trabajo requiere.

2. ANTECEDENTES DE ESTUDIO

Existen pocas investigaciones respecto a la historia del curanderismo en Huasao
entre ellos Héctor Loayza y Rossano Calvo, quienes son los que mas se
aproximan al presente trabajo de investigacion. No obstante, vamos a citar
algunos investigadores que han realizado trabajos que nos sirven de apoyo para
nuestra investigacion:

Frank Donovan en su libro “Historia de la Brujeria” hace referencia a la brujeria
desde una perspectiva histérica, efectuando un recorrido por las culturas y
religiones mas antiguas, desde la Edad Media, El Renacimiento, entre los siglos
XVIlI al XX, analizando las nuevas religiones entre ellas la cristiana y su

comportamiento en la actualidad, donde muestra que la brujeria es la expresion

32



contemporanea de una antigua fé que antecede a cualquier religion moderna;
teniendo su origen en la edad de Piedra hace unos 12 mil afios encontrando
vestigios en una cueva en Ariege, Francia, donde se representa un ritual de un
hombre vestido con pieles de animales y astas en la cabeza rodeado de animales;
creyéndose que asi influiria en los espiritus o dioses para la obtencién de
alimentos. Esta pintura se convirti6 en una deidad en casi toda la religién
premonoteista y la representacion de las diosas femeninas pertenecerian a
periodos posteriores quienes serian guardianas de la fecundidad. Actualmente las
brujas son personas que no pertenecen a ninguna religion y se reunen en grupos
de 12 para rendir culto a su diosa en rituales secretos. La brujeria es
esencialmente una religion matriarcal mediante la exaltacion del sexo femenino
por encima del masculino®,

Hermilio Valdizan y Angel Maldonado en sus investigaciones sobre “La
Medicina Popular Peruana” en diversas zonas del pais -sierra, costa y selva-
explican el desarrollo de la medicina a través de conocimientos que son
desarrollados y transmitidos desde nuestros antepasados y que es ejercida por
profesionales, por curanderos que han hecho de este arte de curar un modo de
vivir y que lo practican en zonas alejadas, rurales o centros de poca cultura como
lo denominan ellos y en forma reservada en las zonas urbanas o ciudades; otros
curanderos como los Callahuayas que recorren grandes distancias llevando
consigo su arsenal terapeutico y por ultimo hay quienes ejercen conjuntamente la
medicina y la hechiceria en centros de cultura pobrisima en donde la gente
ingenua es muy crédula en ellos. Asi mismo incluyen en su estudio la diversidad
de objetos que se acostumbra utilizar en el medio andino para lograr el bienestar
(incremento de cosechas, rebafio, suerte en negocio y suerte en el matrimonio) a
través de pagos (ofrendas a las deidades andinas)*.

David Frisancho Pineda en su libro “Medicina Indigena y Popular” brinda
informacion sobre la medicina de los indigenas de Puno, donde las causas de las
enfermedades segun indica se debe a espiritus o deidades enojados de los
cerros, de la casa, de los rios, etc., por no haberles brindado ofrendas y la debida
veneracion. Asi mismo, el espiritu de los muertos o “Gentiles”, el Supay vy las

diferentes personificaciones que adopta, los maleficios o brujerias realizados por

“8Para mas informacién ver: Donovan “Historia de la Brujeria” (1978).
4Para mas informacién ver: Valdizan y Maldonado “La Medicina Popular Peruana” (1985).

33



brujos o laygas dotados de poderes, emociones intensas como la célera, susto o
miedo, agentes fisicos como el frio y el calor, vientos o “Wayras”, relampagos,
algunos animales, fendmenos astrondmicos como la Luna Llena, eclipses, Arco
Iris, son causantes de enfermedades mentales y defectos congénitos, etc.

Los augurios por la presencia de un animal, canto de la lechuza, aullido del perro,
etc.; las enfermedades son diagnosticadas por los campesinos y pueblos segun
Su causa animica, magica u otra causa, y como formas de curacién tienen
purgantes, emplastos de arnica, etc. El especialista en curar las enfermedades es
el curandero denominado Hampicuc o K'ollirica, que cura el susto con ayuda de
coca y otros elementos para tratar cada caso.

Respecto al embarazo, parto y puerperio de la madre gestante, dice que desde
épocas remotas se ha representado la vida sexual y la gestacién humana en
diversos huacos y persisten todos los ritos y procedimientos que se emplean
durante la gestacion, parto y puerperio, por ejemplo la posicion india (de cuclillas)
es mas aconsejable para que el parto sea mas facil, la existencia de algunas
prohibiciones y dietas durante-después del embarazo (no hilar, no mirar ciertos
animales), ni hacer ciertas actividades para evitar complicaciones en el parto y
mal formaciones del bebé durante el embarazo.

Sefiala que durante el parto, la atencion es dada por el esposo de la futura madre
y por la partera (usuyiris), la cual esta en muchas comunidades, y que desde muy
joven aprende el arte de la obstetricia al estar junto a su madre y lo practica en la
comunidad y vecindades, existen también varones “parteros”.

Los curanderos llamados Jampicuc (entre los kechuas), Colliris o K'amilis (entre
los aymara), etc.*°

También resalta el trabajo de Abraham Caycho Jiménez: “Nosografia y
medicina tradicional” a través de las investigaciones que realizé en diversas
zonas del Peru, afirma que el saber médico popular se practica con devocién en
los pueblos abandonados y que la medicina tradicional esta relacionada con
sistemas curativos paralelos, algunos de los cuales son modalidades de ella:
medicina étnica cuya practica es un patrén cultural respetado por el grupo en que

se desenvuelve, donde el curador hace de hechicero y es respetado por la

S9Para mas informacién ver: Frisancho “Medicina Indigena y Popular” (1988).

34



comunidad, como también emplean la medicina popular, naturista, escatologica
(invocacion a santos).

La hechiceria es controlada por el curanderismo y ambos pueden ser reforzados
por maniobras esotéricas, de acuerdo a la especializacion y los lugares en que se
ubican reciben diferentes denominaciones (tanto de varones como de mujeres);
para el diagnostico y curacidon conocen diversas técnicas y utilizan plantas,
animales y otros, cada uno con diferentes propiedades.

También afirma que en las comunidades andinas la hechiceria y el curanderismo
esta a cargo de personajes categorizados como “Layqa”: brujo o malero pactado
con el diablo o supay; la adivinacion se perfecciona por medio del rayo cuyo
efecto es consagratorio®'.

Asi mismo, cabe resaltar a Mario Polia y su aporte a la antropologia médica;
quien mediante sus investigaciones realizadas en Piura- zona norte del Peru-
publica su libro intitulado: “Despierta remedio cuenta” Adivinos y Médicos del
Ande, en el que nos da a conocer una tradicion oral de los habitantes del norte
andino de Huancabamba y Ayabaca, quienes son herederos de dos tradiciones
culturales que con el paso del tiempo han dado lugar a una forma sincrética de
entendimiento del mundo; es decir de una cosmovisiéon en el que el hombre
amerindio comparte la provision de alma con minerales, plantas, animales, cerros,
lagunas y astros, con los vivientes y ancestros, sin perder por ello la conciencia
de la peculiaridad de su naturaleza humana que le otorga derechos y deberes
humanos, como es el de vivir respetando la armonia con todo lo existente, a pesar
que existe una evidente y progresiva pérdida del contenido de la cultura original y
transformaciones dentro del sincretismo andino-catélico. Refiere a la organizacién
del universo de los habitantes norandinos a través de la figura del curandero u
operador carismatico y su opuesto el operador negativo o malero, la existencia
inseparable de ambos en el que se lucha por un equilibrio césmico. Asi mismo
menciona a los operadores no carismaticos es decir aquellos que no poseen el
don de la vista en virtud como los yerbateros, hueseros; estos no adivinan, ni
diagnostican por medio de sustancias psicotrépicas, ni entablan relaciones
visionarias con los encantos (poder que les son atribuidos a lugares, objetos

personajes legendarios como los inkas o gentiles que actuan en el mundo,

SIPara mas informacion ver: Caycho, “Nosografia y Medicina Tradicional” (1981)

35



autbnomamente o motivados por algun operador carismatico sea malero o
curandero). Indica que la iniciacion del curandero es mediante los suefos y
vocacion. Nos habla sobre el universo mitico ancestral mediante la existencia de
la sombra o doble animico, aquella alma psiquica que es parte constitutiva de la
persona y diferente del alma espiritual; dice que la sombra posee funciones
auténomas respecto al cuerpo y a la conciencia sensorial, la sombra puede existir,
actuar y sentir sin depender del cuerpo; refiere que la mayoria de sindromes
culturales (enfermedades) suponen una afeccion en la sombra, una herida o un
rapto de la misma, lo cual nos permite conocer la importante interrelacion que

existe entre el mundo visible y el invisible.%?

José Gushiken al conocer a Eduardo Wilfredo Calderéon Palomino-un curandero
muy famoso de Trujillo-describe en su libro “Tuno el Curandero” todo el proceso
que recorrio éste a través del campo de la curanderia, desde sus inicios como
asistente, luego como rastrero y su consagracion mediante el aprendizaje y
conocimiento amplio sobre distintas enfermedades y su tratamiento a través de un
diagnostico previo y el uso de diversidad de elementos de origen vegetal, animal,
mineral de acuerdo a sus creencias, asi mismo, sefiala las partes de una mesa
para un pago a la tierra, los dias preferenciales, el simbolismo de los numeros y
las horas, la escenografia y los ajustes o seguros®3.

Juan Victor Nunez del Prado, en un articulo publicado de la revista Cielo
Abierto titulado: “La Jerarquia, Religiosa Andina” desarrolla la organizacion
social y jerarquica de los especialistas religiosos nativos (sacerdotes o paqos
andinos), la cosmovision de la cual estos son depositarios -a través de un cuadro-

asi como las técnicas y rituales que utilizan.

32Para mas informacion ver: Polia "Despierta, remedio, cuenta ..." : adivinos y medicos del Ande (1996).
33Para mas informacion ver: Gushiken “Tuno: EI Curandero” (1977).

36



NIVELES JERARQUICOS DE LOS OFICIANTES O MiSTICOS ANDINOS

OFICIANTES DIVINIDADES
TAYTANCHIS
ALTOMESAYOQ-MESAL ROAL
P | Con 3 Santowara invoca al
A | ALTOMESAYOQ-MESAL APU
Q | Con 2 Santowara invoca al
O | ALTOMESAYOQ-MESAL AUKI
Con 1 Santowara invoca al
PAMPAMESAYOQ PACHAMAMA
Karpay (iniciacion) por el rayo: VIRGENES Y
HAMPEQ-WATOQ-LAIQA SANTOS

En el cuadro establece la jerarquia de las divinidades y de los curanderos o
paqos; cada cual tiene un espacio que la costumbre o la tradicion ha establecido
siguiendo un orden en forma descendente. Los de inferior rango no pueden
realizar los trabajos de los de mayor jerarquia ni invocar a las divinidades propias

de los curanderos de mayor nivel%.

Jesiis Washington Rozas Alvarez, al realizar una investigacién en el Cusco
sobre el pensamiento y accién del curandero frente a la problematica del paciente
y los conflictos que existen entre la medicina tradicional y cientifica, publica su
ensayo: “Sana Sana, Patita de Rana”, en el que da a conocer la concepcion que
tienen los cusquenos sobre el curandero, el naturista, el hechicero (persona), el
curanderismo (profesion), describiendo asi el proceso de conversion mediante un
proceso de aprendizaje; para ser curandero, afirma que existen dos tipos que

buscan iniciarse en esta profesion: Por vocacién o por eleccion del rayo.

También establece algunas diferencias en cuanto a la actitud que tienen los
curanderos urbanos y el rural, en cuanto a sus conocimientos son reservados,
considerandose rivales entre ellos por la competencia, donde cada uno trabaja

segun su criterio individual porque no existe un patréon que los asocie.

34Ver: Nufiez del Prado “La Jerarquia, Religiosa Andina” (1979:104-105).
37



Indica ademas que para la curacion, las ofrendas se valen de los tres reinos:
animal, vegetal y mineral, los que seran preparados de acuerdo al conocimiento
que cada uno posee. También da a conocer sobre el caso de una curandera que
aprendio de su madre y su tia ese arte de curar, y que realiza ademas despachos,
la que al casarse con el Apu Ausangate, por accion de ese Apu obtuvo poderes
especiales. Dentro de este trabajo también se encuentran las denominaciones de
diversos Apus, el cumpleafos de estos y el concepto de enfermedad que tienen
en Cusco y que es la falta de armonia entre el ser humano con su entorno social,
natural, atribuyendo la denominacién de “kutichi” contra todo aquello que puede
afectar el estado normal de la persona, por lo que para volver a reestablecer la

armonia se necesita del especialista (curandero)®®.

Aurelio Carmona Cruz en un ensayo publicado de la Revista Universitaria
titulado: “Propuesta de un Marco Conceptual para el Estudio de la Medicina
Tradicional Andina” plantea la diferencia entre la medicina académica y la
medicina tradicional, a partir de las concepciones que existen en el que curar
consiste en quitar la enfermedad del paciente con medicamentos que se le
administra, y en el mundo andino, “curar” puede tener dos acepciones y muchas
orientaciones: se puede curar para que haya suerte y para que la persona esté
bien de salud. Las direcciones son entonces indefinidas al ser todo susceptible de
ser curado. Es decir, cualquier actividad que realiza el hombre es susceptible de

ser curada.

Revisando diversos autores, ellos definen a la “Medicina Tradicional Andina”
como la practica médica que tiene su origen en la época de los Incas en el
Tawantinsuyo; es de contenido magico y religioso, la cual es complementada por
practicas terapéuticas empirico racionales en el que intervienen el uso de
determinadas plantas, animales y minerales con propiedades medicinales dentro

de una doble funcion ritual y curativa.

Asi mismo, la cosmovision del hombre andino parte de una concepcién dual del
universo, expresada en la divisibn entre dos dimensiones opuestas pero
complementarias y coexistentes como son: derecha, izquierda; son dos tipos de
vida, dos tiempos diferentes: la primera (Pafia: derecha) es la expresion de esta

vida, determina la buena salud, la bonanza, la luz, la armonia, los aspectos

35 Para mas informacion ver: Rozas “Sana Sana, Patita de Rana” (1992:201-223).

38



positivos, en cambio el otro (Llog’e: izquierda) es la expresion de la ruptura entre
lo divino y lo humano, entre el bien y el mal, el que se vera expresado en la
enfermedad de la persona y también se vera afectada su casa, sus animales, todo
eso por haber transgredido alguna norma, es decir, no haber ofrendado a la tierra
y la actitud negativa de la persona, por lo cual tendra que hacerse curar y limpiar
con el “pago” u otro especialista, segun sea el caso, para que se vuelva a
propiciar esta relacién entre lo divino y lo humano, en lo cual éste utilizara
diferentes plantas, animales y minerales, ya sea para el diagnéstico y tratamiento
de la enfermedad. Asi mismo, el chaman andino tiene un campo ocupacional
amplio: cura la suerte y el porvenir, en cuanto a la actividad y aspiraciones que

tenga la persona”®.

Alfonsina Barrionuevo en un articulo denominado “Paqos y Hampiq en
Cusco” publicado en la Revista “Pueblo Continente”, refiere que la presencia de
Paqos y Hampiq en la actualidad se debe a la deficiencia de los servicios médicos
occidentales en las comunidades campesinas; los conocimientos que ellos aplican
para el diagnostico y la cura de diversos males (fiebre, migrafa, fracturas,
cataratas, susto, etc.), son transmitidos por generaciones de manera oral, pese a
la invasién espafola-la posterior dominacion politica, religiosa mediante frailes y

curas.®’

Héctor Loaiza en su libro “El Camino de los Brujos Andinos” relata el mundo
de los brujos, curanderos de Huasao a través de tres personajes Melchor Deza,
Benito Ccorihuaman y Basilio Garcia quienes afirma que son la esperanza de
muchas personas para atacar males, a través de ofrendas a los espiritus de las
montafias (Apus) beneficiando al cliente en su necesidad de salud, negocio y

relaciones sentimentales.%®

Rossano Calvo en su ensayo de la revista Boletin de Lima, titulado: “Salud y
Magia en un poblado Andino Cusqueno”, hace una breve descripcion del
centro poblado de Huasao, para luego referirse a la historia del “K’intu Raymi”,
mediante una entrevista al Sr. Mariano Garcia Deza, creador de ese evento; luego

hace un analisis del festival y el despacho, a partir de sus continuas visitas y

3®Para mas informacion ver: Carmona “Propuesta de un Marco Conceptual para el Estudio de la Medicina
Tradicional Andina” (1993: 241-248).

37Para mas informacion ver: Barrionuevo “Paqos y Hampiq en Cusco”(2012:89 ).

38Para mas informacion ver: Loaiza “El Camino de los Brujos Andinos” (1998).

39



observaciones de dicho evento, refiriendo que tienen una dinamica folk-urbana
(integracién de pobladores rurales dentro del desarrollo del turismo e ideologia

folklorica-ritos a partir de la cosmovision inca).>®

De la literatura revisada llegamos a la conclusion que existe la dualidad entre lo
bueno (pafia: derecha) y lo malo (lloq’e: izquierda), reflejada en la curanderia y
brujeria; dichas actividades se desarrollan desde el tiempo de los incas, en
lugares sagrados y por lo general alejados de la poblacion, donde se hacen
diferentes rituales. La jerarquizacion de los curanderos y divinidades que refiere
Juan Nufez del Prado dentro del mundo quechua, es una guia que nos ayuda
para contrastar con la realidad. Asi mismo creemos que la presencia de
curanderos no necesariamente se debe a la deficiencia de los servicios médicos
occidentales en las comunidades campesinas sino que es una actividad
transmitida desde nuestros antepasados en lugares donde se tiene mas contacto

con nuestra naturaleza.

3. METODOLOGIA
3.1 PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA:

Huasao es una comunidad del Distrito de Oropesa perteneciente a la Provincia de
Quispicanchis del Departamento del Cusco, constituye un lugar mistico debido a
que su ubicacion esta a espaldas del Apu Pachatusan (Protector de la localidad),
por lo que actualmente es conocido como pueblo de curanderos y/o brujos
(acentuando su popularidad con la creacién de la festividad del “K’'intu Raymi” en
el afo 1995); habiéndose convertido en una tradicién que ha sido transmitida de
generacion en generacion, lo cual atrae la visita a diario de mucha gente,
observandose una gran cantidad de consultorios alrededor de la plaza central de
Huasao y ocasionando la migraciéon de curanderos y chamanes desde distintas
regiones del pais, debido a los altos ingresos econdmicos que adquieren al
brindar sus servicios, por sus aciertos y curaciones efectivas, generando el

aumento de la poblacién, mejorando los servicios

basicos y las vias de acceso, la construccibn de un centro educativo,

constituyéndose de esa forma en un centro poblado. Debido a todo lo expuesto,

9Para mas informacion ver: Calvo “Salud y Magia en un poblado Andino Cusquerio” (2010:129-135).
40



llama la atencién investigar la historia del curanderismo en Huasao y como se da

su persistencia en la actualidad pese al avance de la ciencia médica ortodoxa.
3.2 FORMULACION DEL PROBLEMA:
Bajo estas consideraciones sera necesario realizar las siguientes interrogantes:

1.- ¢, Como fue la historia del curanderismo en Huasao?

2.- ;De qué manera persiste el curanderismo en Huasao?
3.3 OBJETIVOS:

1.- Investigar la historia del curanderismo en Huasao.

2.- Analizar la persistencia del curanderismo en Huasao.
3.4 JUSTIFICACION:

El presente trabajo de investigacion servira para conocer la historia del
curanderismo en Huasao, el cual sera un aporte a la antropologia médica, por
considerar al curanderismo como una accion que se desarrolla desde el tiempo de
los incas y que se realizaba a partir de un proceso de conversién a curandero,
teniendo diversas funciones y técnicas, asi mismo, la diversidad de elementos
que se utilizan para tal actividad y que a través del tiempo propicio, la migracion
del campo a la ciudad, generando cambios en dicha actividad, ya sea por la

adopcion de nuevos elementos y la concepcion del curandero.

Por la descripcion del tema, la presente investigacion, servira para conservar
nuestra cultura ancestral a través del pensamiento andino, rescatando una
manifestacion cultural viva, mediante la medicina tradicional (alternativa, popular,
natural, etc); reconociendo a quien se denomina curandero o curandera y la
actividad misma que es la curanderia y mostrar la persistencia a partir de la
concurrencia de pacientes que acuden a ellos, demostrando asi, que las personas
no solo acuden a hospitales o clinicas, donde se encuentran los profesionales de
salud cientifica, puesto que en ellos no siempre encuentran las soluciones que
buscan para sus males fisicos y/o espirituales. De esta manera la medicina
cientifica tendria que considerar a la medicina tradicional respetando el
pensamiento andino, como una alternativa para el diagndstico y tratamiento de

algunas enfermedades que estan fuera de su alcance.

41



Esta investigacion es viable, pues se dispone de los recursos necesarios para

llevarla a cabo.
3.5 METODO:

Para el presente trabajo de investigacion se utilizé el Método ETNOGRAFICO-
DEDUCTIVO:

ETNOGRAFICO porque nos permite observar la realidad sociocultural de los
curanderos, haciendo uso de diferentes teorias para comprender de mejor

manera al curandero-sanador, magia, mito y ritual a traveés de la historia.

DEDUCTIVO porque a partir de la revision tedrica sobre curanderismo nos fuimos
aproximando a un caso en particular (curanderismo en el Centro Poblado de
Huasao) haciendo que los protagonistas -curanderos, curanderas y pacientes-

sean los que nos brinden informacion objetiva a partir de sus creencias.
Ademas se utilizo el siguiente procedimiento:

Elaboracion del Proyecto de investigacion.
2. Ejecucion o desarrollo del Proyecto de investigacion.
Recopilacion de la informacion (visitas a los consultorios-viviendas de los
curanderos).
Analisis e interpretacion de la informacion.

Redaccion del trabajo de investigacion.
Entre las técnicas, utilizamos las siguientes:

- Entrevistas semi-estructuradas a curanderos y pacientes.

- La observacion y participacion directa durante la realizacion de algunas
funciones de los curanderos, nos ayudoé a describir detalladamente la
actividad de la curanderia.

- Reuvision bibliogréfica.

- Revision de paginas web.
Entre los instrumentos o herramientas, utilizamos:

- Cuestionario-Guia de preguntas.
- Libreta de Campo.
- Grabador de voz.

- Camara fotografica.

42



- Camara filmadora.
3.6 MUESTRA:

Se ha considerado a los curanderos del Centro Poblado de Huasao como
universo de estudio para la investigacion sobre la historia y persistencia del
curanderismo, porque se pudo notar la presencia de curanderos y curanderas
muy concurridos por gente de diversas zonas, lo cual llamé mucho nuestra
atencién y curiosidad, iniciando de esta forma nuestra investigacion en Agosto del
ano 2011; para lo cual nos presentamos ante las autoridades de la zona para
tener referencia sobre los curanderos mas antiguos y reconocidos por su
actividad; al principio fue muy dificil acceder a ellos por lo tanto tuvimos que pasar
de pacientes y ganarnos la confianza de los curanderos progresivamente, los
mismos que iban brindandonos informacion en cada visita programada con cada
uno de ellos. Asi mismo durante nuestras visitas principlamente los dias martes y
viernes (dias de mayor concurrencia), fuimos conociendo a varios pacientes
quienes nos iban relatando sus experiencias con los curanderos. Esta

investigacion finalizé en Diciembre del afio 2012.

La unidad de observacion comprende a 8 curanderos: 6 naturales de Huasao y 2
de otros lugares. Observando su comportamiento dentro de su actividad y sus

interrelaciones dentro y fuera de sus consultorios.

La unidad de analisis es la historia y persistencia del curanderismo en el Centro

Poblado de Huasao.
3.7 LIMITACIONES DEL PROBLEMA DE INVESTIGACION:

- Una de las limitantes para efectuar la investigacion fue la falta de informacién

bibliografica de la zona de Huasao.

- Por otro lado, fue el recelo de los curanderos al no brindar informacién amplia
sobre la actividad de la curanderia, porque consideran que al revelar
detalladamente el origen de su don y su actividad se estaria profanando algo

sagrado, generando celos entre ellos mismos.

43



CAPITULO I
CURANDERISMO EN HUASAO

2. CURANDERISMO EN EL CENTRO POBLADO DE HUASAO

2.1. Ubicacion

El centro poblado de Huasao esta ubicado en el Distrito de Oropesa, Provincia de
Quispicanchis, Departamento del Cusco, a 3,280 m.s.n.m. al Sur Este de la
provincia y ciudad del Cusco, a una distancia de 16 Km de ésta, cuenta con una

superficie de 2,050 Has. (20.50Km2). (Véase mapa n°1 en anexo mapas)

El centro poblado de Huasao limita: Por el norte con el Distrito de San Salvador.
Por el Sur con la Provincia de Paruro. Por el Este con la Comunidad de
Choquepata y por el Oeste con el distrito de Saylla. (Véase mapa n°2 en anexo

mapas)

Entre los anexos que conforman el centro poblado de Huasao son:
- El Anexo de Llaullicancha.
- El Anexo de Patabamba.
- El Anexo de Quehuar.
- El Anexo de Tayancancha.

- El Anexo de Chingo grande.
2.2. Antecedentes Historicos del Centro Poblado de Huasao

La palabra Huasao etimolégicamente proviene del vocablo quechua “wasa” o
“huasa” que significa: espalda, ya que esta ubicado detras del Apu Pachatusan
que significa: Soporte o Sostén del Universo -considerado como el Apu protector
de la comunidad-, razén por la que Huasao encierra misterio, atraccion y temor,
puesto que en esta localidad se encuentran algunos de los curanderos de mas
prestigio de la region cuyos poderes tienen la facultad de hacer el “bien” o el “mal”
a las personas.

La jurisdiccion de Huasao se ubica en lo que anteriormente fue propiedad de
antiguos hacendados: Chiraura, Callapujio, La Florida, cuyas tierras fueron
afectadas por la Reforma Agraria el aio de 1968 -a excepcion de la hacienda “La
Florida™-, durante el gobierno del General Juan Velasco Alvarado. En 1969 estas

tierras pasaron a poder de los campesinos quienes se organizaron en los predios

44



de dichas haciendas constituyendo una comunidad campesina, deseosos de
progreso y por la cercania que tienen a la ciudad del Cusco, solicitaron ser
considerados en la categoria de distrito, pero al no cumplir con ciertos requisitos
para tal fin, fueron elevados a la categoria de “Concejo Menor”, convirtiéndose en
el actual Centro Poblado de Huasao. El 28 de Setiembre de 1988 se eleva a la
categoria de Concejo Menor por Resolucién de Alcaldia Nro. 088-89-CPQURI
de la misma fecha, siendo elegido como primer alcalde el sefior Benigno Gamboa.
La localidad de Huasao en la actualidad tiene la categoria de Centro Poblado
Urbano, pero a la vez es sede de una agrupaciéon comunal de campesinos, cuya
organizacion se rige por la Ley de Comunidades Campesinas, siendo el actual

presidente el Sefior Santiago Bermudez. (Véase foto n°2 en anexo fotos)

2.3. Caracteristicas del Centro Poblado de Huasao

A. Caracteristicas Socioeconomicas:

De acuerdo a la ultima fuente manejada por el INEI como resultado del IX Censo
de Poblacion y IV de Vivienda del afo 1993, se tenia una poblacién de 1047
habitantes para ese afio y que la proyeccion para el afio 2000 seria de 1162
habitantes con una tasa de incremento poblacional del 1.5 % anual que se habia
establecido para la provincia de Quispicanchis, entonces se tendria para el afio
2012 aproximadamente 1342 habitantes (varones: 53.19% y mujeres: 46.81%),
con una densidad poblacional de 65.5 habitantes por Km2 en una superficie de
20.50km2. Los pobladores de Huasao tienen como idioma oficial el quechua y
castellano, con respecto al grado de instruccion: la poblacion alcanza el 31% con
educacion primaria completa, seguido del 20% y 19% con educacion primaria
incompleta y secundaria incompleta, se advierte que sélo el 6.1% culmina sus
estudios secundarios y el 1.3% cursa estudios superiores; con un 22% de
poblacion sin educacién, ya que los nifios y nifas de este lugar tenian que asistir
a los centros educativos de Saylla, Oropesa y Cusco, en la actualidad gracias al
Canon que perciben, tienen un Centro Educativo en donde pueden realizar sus
estudios de nivel inicial y primario, en el caso que deseen realizar estudios de

nivel secundario y superior tienen que trasladarse a la ciudad del Cusco.

Con respecto a la poblacion econdmicamente activa del Centro Poblado de
Huasao se tiene una referencia del INElI como resultado del IX Censo de

Poblacién y IV de Vivienda del afio 1993, que el 78.10% de la poblacion se dedica

45



a la agricultura y ganaderia, el 13.29% conformado por comerciantes formales e
informales, el 2.11% se dedican a la actividad del curanderismo y el 6% esta
conformado por los transportistas, artesanos y otras actividades; lo cual indica
que en el ano 1993 la mayor parte de la poblacion se dedicaba a la agricultura y al
comercio formal e informal siendo el curanderismo una actividad complementaria
representada entre 12 y 14 curanderos y que para el presente afo habria
incrementado en un 100%, debido a los ingresos econémicos que genera dicha
actividad y por la popularidad que tiene Huasao, segun la informacion brindada
por autoridades® de la zona. Los cultivos que predominan en la zona son: la
papa, cebada, arvejas, habas, olluco, que forman parte de la dieta del poblador de
Huasao; complementando dicha actividad con la crianza de animales menores
(gallinas y cuyes), dedicandose muy pocos a la ganaderia (vacuno, ovino,

porcino).

Los pobladores al no contar con un establecimiento de salud en Huasao se ven
obligados a transportarse a Centros de Salud cercanos a la localidad de Saylla y
Oropesa; en el caso que se necesite hospitalizacion, recurren a los hospitales o
clinicas de la ciudad del Cusco. Cuentan con servicios basicos como: agua,
electricidad, encontrandose actualmente en implementacion los servicios de agua
y desague. Del mismo modo Huasao cuenta con servicio de telecomunicaciones

(teléfono fijo y celular) y TV cable.
B. Caracteristicas Religiosas:

No existen registros histéricos que nos den evidencias sobre la llegada de
evangelizadores a la zona de Huasao sin embargo pudimos observar la existencia
de capillas en dos haciendas: una en la hacienda Callapujio que actualmente se
encuentra en estado de deterioro y abandono, la otra capilla en la Hacienda La
Florida donde se realizaban ceremonias religiosas asi como bautizos, matrimonios
congregando a los pobladores de la zona; lo cual evidencia la presencia de la
religion catdlica. Actualmente la capilla de la hacienda la florida propiedad de la
familia Zavaleta Garmendia se ha reubicado a un hambeinte mas pequefio y de

uso particular al interior de la vivienda.

% Américo Laura, 36 afios, natural de Huasao (Alcalde del concejo menor de Huasao). Santiago Bermudez,
50 afios, natural de Huasao (Presidente de la comunidad de Huasao). Eulogio Rimachi, 38 afios, natural de
Huasao (Encargado de Registro Civil).

46



Segun uno de los integrantes de la familia Zavaleta Garmendia el actual templo
del centro poblado de Huasao se habria construido aproximadamente en 1960
ubicada al final de la calle principal Juan Velasco Albarado; convirtiéndose en el
principal lugar de congregaciéon de los pobladores ya sea para asanbleas
comunales, ceremonias catalocicas (bautizos, matrimonios, y otros) y festividades
patronales, teniendo como imagen a la Virgen Natividad patrona del Centro Poblado y
de muchos curanderos y curanderas; quienes atraves de su actividad fusionaron la

religion andina y la religién catdlica convirtiéndolas en pilares de su ideologia.

Durante el tiempo que duro nuestra investigacién pudimos observar la existencia de otras
iglesias como la evangelica, maranata y adventista de las cuales no tuvimos mayor

informacién por encontrarse cerradas.

(Véase foto n°3 en anexo fotos)
C. Caracteristicas Culturales:

El actual Centro Poblado de Huasao segun el relato del esposo®’ de la sefiora Lia
Zavaleta®?, fue habitado durante la época del Virreynato, aproximadamente en el
afno de 1571 por los comendadores del virrey Don Francisco Toledo, llegando a
establecerse la construccion de las haciendas de Chiraura, Callapujio y La
Florida; ésta ultima se encuentra restaurada por la familia Zavaleta Garmendia,
quienes son los herederos de uno de los comendadores de esa época. Cabe
resaltar que por esa misma época se dava forsosamante el movimiento migratorio
de la ciudad al campo debido a la invacion espafiola y la extirpacion de idolatrias;
teniendo muchas veces que el poblador campesino someterse a la disposicién de
los espafoles sea el cambio de sus creencias, idioma, costumbres, relaciones
socialeso para su superviviencia. Sin embargo era casi imposible cambiar todo un
sistema cultural andino por lo que los pobladores realizavan sus ceremonias
religiosas ha escondidas, y con el trasncurso del tiempo aprendieron a fucionar
las dos culturas (andina y occidental).

Actualmente se observa la funciéon de la cultura andina y la occidental en sus
manifestaciones religiosas, culturales y socieconomicas. En el caso de la

actividad del curanderismo se observa la utilizacion de elementos andinos y

®'Ernesto Caceres, 70 afios aprox., natural de Cusco.
®?Heredera de la Hacienda la Florida de Huasao.

47



occidentales como por ejemplo la hoja de coca y los naipes, invocacion a los apus

y a los santos.
D. Caracteristicas Politicas:

La poblacién de Huasao celebra el 20 de Mayo el aniversario de su creacion
politica y el 28 de Setiembre su reconocimiento como Centro Poblado.

Teniendo como sus principales autoridades al Alcalde del Concejo Menor y sus
regidores, al Presidente de la Comunidad y su Junta Directiva, un Juez de Paz y

un Teniente Gobernador.
2.4. Antecedentes Historicos del Curanderismo en Huasao

Segun la version del cronista Cristébal de Molina al parecer habria sido la
localidad de Huaro el origen de algunos curanderos®, quienes encontraron en
Huasao mejores posibilidades para el desarrollo de su actividad por la cercania al
Apu Pachatusan. Sin embargo, nuestros informantes® afirman que Huasao ha
sido desde siempre cuna de curanderos y por eso hasta ahora se mantiene esta

tradicion.

No es casual o coincidencia que el Centro Poblado de Huasao se ubique a
espaldas de una de las Wakas o adoratorios mas importantes de los incas: el Apu
Pachatusan®®, lugar que es respetado y venerado por los habitantes del lugar y

pueblos vecinos.

Han existido curanderos muy famosos cuyos conocimientos y eficacia de sus
“trabajos” han trascendido el marco local, unos adquirieron notoriedad por sus
curaciones y otros por los “dafos” y “maldades” que causaban a las personas,
llegandoles a causar incluso la muerte, los mismos que fueron transmitiendo sus
conocimientos de una generacion a otra, como es el caso de Julian Challayco,
Benito Ccorihuaman, Melchor Deza y Clemente Villanueva. Al respecto una

informante nos relato:

5L lamados Yacarcaes, quienes a través del fuego que encendian con carbon seguian la huella de las personas
que pretendian revelarse contra el inca o quien era ladron, homicida o adultero; por el oficio que hacian se
decia que tenian pacto con el demonio, por lo que eran muy temidos por la gente.Ver: Molina (22).
%Emiliano Mamani, 52 afios, natural de Huasao. (curandero), y Catalina Ccorihuaman, 38 afios, natural de
Huasao. (curandera)

%Ver: Angles “Historia del Cusco Incaico” (1988:59-62).

48



‘Recuerdo que cuando yo tenia 8 afios mas o menos ya habian
curanderos, a uno de ellos le decian Challayco por su apellido, él
siempre venia a la casa a buscar a una de las chicas que trabajaba
para nosotros, después nos enteramos que era su esposa, y como
venia frecuentemente se hizo amigo de mi papa y en una de sus
tantas conversaciones Challayco le dijo que tenia un don para curar,
pero como mi papa no creia en esas cosas no le dio mucha
importancia, después de un tiempo nos enteramos por medio de un
amigo de mi papa que Challayco le habia ayudado a encontrar al
responsable de un homicidio mediante la lectura de coca, fue ahi
donde se hizo mas conocido porque sali6 en las noticias lo que
habia adivinado, después de mucho tiempo de investigacion por
parte de la policia y de los abogados. También existia otro curandero
Benito Ccorihuaman quien era muy acertado en sus predicciones

que con sélo mirar a una persona podia saber muchas cosas”’.
(Lia Zavaleta, 65 arios, natural de Huasao)

Durante las visitas realizadas a Huasao se pudo observar que la mayoria de
curanderos son varones Yy algunas mujeres de treinta afnos o mas, y al conversar
con ellos y ellas, se sabe que la mayoria no concluyeron sus estudios
dedicandose desde muy pequefios a la agricultura. También se pudo observar
que la afluencia de gente se dan los dias martes y viernes, siendo en su mayoria
mujeres y algunos varones, debido a que son ellas las que dan mayor importancia
a problemas sentimentales, familiares y en la mayoria de los casos, son quienes
se dedican a la actividad del comercio ya que son facilmente motivadas por este
tipo de practica ritual, pues buscan su estabilidad sentimental y econémica porque

de alguna manera pretenden tal vez orientar mejor su futuro.

La practica del curanderismo en Huasao afronta una diversidad de situaciones

generadas por la globalizacion tales como:

- La utilizacién de la Cosmovision andina como un medio para la captacién
de clientes propios y extrafos, en el que se emplean ritos tradicionales
como también existe una mezcla de rituales que les proporcionan

respuestas favorables a las interrogantes de los clientes.

49



- La mayoria de los curanderos proceden del lugar pero, por la afluencia de
clientes, existen curanderos que provienen de diversas zonas del pais, los
mismos que tienen una propiedad y en algunos casos alquilan ambientes
alrededor de la plaza para brindar atencion y atraer clientes mediante

letreros.
(Véase fotos del n° 4-10 en anexo fotos)
2.5. El Curanderismo de Huasao en la Actualidad

El curanderismo que se desarrolla en el centro poblado de Huasao en la
actualidad, es una actividad que genera algunas opiniones®, pues la mayoria de
pacientes que asisten a los consultorios nos dicen que es una practica que viene
desde nuestros ancestros y la confianza en los curanderos que se encuentran en
esta zona es debido a sus aciertos, mediante la lectura en coca y la efectividad en
las ofrendas y curaciones que realizan; un hecho que nos llama mucho la
atencién es que se dice que los pobladores de esta zona son mas respetados,
temidos por practicar la magia negra a través de los laigas; esto seria s6lo una
creencia que se ha mantenido durante muchos afos, gracias a los medios de
comunicacién que se han encargado de difundir a Huasao como un pueblo de
brujos, sin indagar bien el significado y crear asi una fama errénea; ya que en
este lugar prevalecen los curanderos y curanderas que practican la magia blanca
y Son casos muy raros en que practiquen magia negra y de quienes se sabe muy
poco, por lo que no deberia conocerse como “Huasao, pueblo de brujos”, ademas
que no todos sus pobladores son curanderos o curanderas, aunque es un hecho
que al caminar por las calles de Huasao existen muchos letreros que indican la
presencia de un curandero pero en su mayoria no son Huasahuinos, sino por el
contrario quienes mas letreros ponen son personas que proceden de otras zonas
del Peru; como es el caso de “Huaton”, “Huaracino”, y otros; quienes estan
prestos a colaborar en entrevistas sobre su actividad, sin embargo existe otro
grupo de curanderos que al parecer son muy reconocidos no por sus letreros sino

por la eficacia en la lectura de coca, curaciones y ofrendas.

%Para mas informacion Ver: Pilares “Turismo Mistico, Parodia o Trascendencia” (1992).

50



2.5.1. El K’intu Raymi

El K'intu Raymi desde sus inicios tuvo como objetivo la promocién turistica del
Curanderismo andino a iniciativa de los miembros que conformaron el Concejo
Menor de Huasao presidido por don Mariano Pilar Garcia Deza. El primer evento
se realiz6 del 5 al 12 de Agosto de 1995 con la finalidad de mantener un
intercambio con personas dedicadas a esta actividad, congregando a curanderos
de diversos lugares del pais asi como del extranjero, sobre todo de los paises
vecinos de Bolivia, Brasil, etc., y otros lugares del departamento que son
conocidos como centros del curanderismo, como es el caso de Keros y
comunidades adyacentes a los nevados del Ausangate, ofreciendo servicios
rituales (curaciones, limpiezas, pagos, lectura de la coca, cartas) a cambio de una
retribucién econdmica, generando gran concurrencia de curanderos y clientes de
diversas zonas del pais y quedando establecida la realizacién del evento en el
mes de Agosto con fecha movible, es asi que en 1996 se efectud del 1 al 16 de
agosto teniendo una duracion de dos semanas por la acogida que tuvo el primer
ano; en 1997 fue a partir del 2 al 9 de dicho mes, en 1998 se llevo a cabo del 9 al
15, en 1999 del 8 al 15y el 2002 del 3 al 11 de Agosto.

Con el deseo de institucionalizar el K’'intu Raymi y convertir a Huasao en un
centro de turismo mistico lo que indirectamente mejoraria las condiciones de vida
de sus habitantes y en consecuencia el progreso de la comunidad, este evento
era auspiciado por algunas instituciones como el INC, DRIT, EMUFEC, Concejo
Menor de Huasao en coordinacion con la Municipalidad de Oropesa, quienes
promocionaron la organizacion del K’intu Raymi y en el caso de las empresas sus
productos asi como también de algunos comerciantes que vieron en este evento
posibilidad de negocio, sin embargo, la participacion de los curanderos de Huasao
en el K'intu Raymi no ha sido en su totalidad, pues se observa que en sus inicios
este evento busco congregar sin éxito a la mayoria de curanderos del lugar, en
afnos siguientes el numero se fue reduciendo debido a las diferencias internas
presentadas en la organizacion del evento, refiere una informante que su
inasistencia como expositora al K’intu Raymi es porque para el aio 1998
impidieron su presencia por calificarle a ella y a otro grupo de personas ser
procedentes de la ciudad del Cusco, dedicadas a la lectura de suerte en la palma

de la mano, en naipes y tarot, técnicas ajenas a la practica del curanderismo

51



andino, hecho que ha disminuido de sobre manera la participacion de estos
personajes que cuentan con una clientela propia, provenientes de la ciudad del
Cusco, inclusive empresarios de renombre, estas actitudes dejan entre ver las
verdaderas intenciones de quienes organizan el evento, porque en cierta medida
ha significado una competencia muy fuerte a los curanderos andinos. Del mismo
modo, se recoge la version de un curandero de la zona, para quien su
participacién no es voluntaria, sino condicionada por los organizadores, la razén
es porque a decir de él se esta mercantilizando con el curanderismo y por eso es
confundido con charlataneria, lo que justifica tal vez que para los afios posteriores
la afluencia de publico al K'intu Raymi haya sido menor y por tanto los ingresos
que se hayan podido captar son menores, como probablemente sea menor la

presencia de visitantes al afo siguiente.

Para los primeros afos la organizacion eligid el Salon Comunal para la realizacion
de este evento, se noto la participacién y apoyo de la poblacion en general por el
interés que habia suscitado, para el afilo 2003%” eran sélo unas cuantas personas
las que demostraban constancia, pues el lugar de celebracion del K'intu Raymi
fue desplazado a las afueras de la poblacion, a un canchéon probablemente
propiedad de uno de los organizadores, en cuyo alrededor se instalaron mas de
20 pequeiios ambientes cubiertos de plasticos y totora que no presentaban

ningun tipo de comodidad al cliente, quitandole el ambiente mistico que requiere.

Otro aspecto que ha quitado la prestancia a este evento era la realizacion de una
actividad similar denominada “Encuentro Latinoamericano de Medicina
Tradicional” que se desarrolld en el Distrito de San Jerénimo, Cusco, en la
explanada de Patapata, que sin duda por la publicidad signific6 una competencia
bastante fuerte, pues se celebrd la primera semana del mes de agosto del afo
2003. Asi mismo, el deceso del principal organizador el afio 2011 debilitd la
realizacion del evento, asumiendo su hijo el sefor Heradio Garcia quien nos dijo
que le es dificil organizar el evento ya que vivid mas tiempo en la ciudad del
Cusco y actualmente radica en el extranjero; y no conoce a muchos de los
curanderos de Huasao, por lo que se observd mas curanderos provenientes de la

ciudad del Cusco en el K’intu Raymi de los dos ultimos afos.

87Ver: Medina “Huasao una Nueva Perspectiva de Curanderismo Andino” (2003:79).

52



Para la realizacion de dicho evento se escoge el mes de agosto, debido a que
durante este mes se rinde culto a la Pachamama o Madre Tierra, ya que existe la
creencia de alimentar a la tierra mediante ofrendas. Ademas en esta época los
curanderos renuevan sus poderes haciendo peregrinaciones al Sr. de Qoyllorit’i 0

al Sr. de Huanca.

(Véase fotos del n°11-16 en anexo fotos).
3. LOS CURANDEROS(AS) DE HUASAO

Como resultado de nuestra investigacion segln nuestros informantes®® por los
afnos de 1970 habrian existido curanderos® varones muy reconocidos por sus
aciertos de la lectura en coca, por la efectividad al realizar las ofrendas,
curaciones de diversas enfermedades e incluso brujerias; tras el fallecimiento de
éstos, poco a poco fueron apareciendo mas curanderos por la zona debido a la
afluencia de turistas locales y extranjeros, generando asi la migracion de
curanderos de diversas zonas de nuestro pais por la fama que se habia creado en
Huasao y atribuyéndole la frase “Huasao pueblo de brujos”; lo cual se desvirtua
porque en la actualidad existen mas curanderos varones y mujeres que brujos, tal
vez porque el término esta mal utilizado o porque se desea atraer de esta forma
mas clientes; lo cual crea cierta incomodidad en algunos curanderos’ porque

mas se dedican a curar, mas no hacer brujeria.

Al caminar por las calles de Huasao se observan letreros que indican la presencia
de un curandero o curandera pero en su mayoria no son Huasahuinos, sino por el
contrario quienes mas letreros ponen son personas que proceden de otras zonas
del Peru; como es el caso de “Huaton”, “Huaracino”, y otros; quienes estan
prestos a colaborar en entrevistas sobre su actividad, sin embargo existe otro
grupo de curanderos que al parecer son muy reconocidos no por sus letreros sino
por la eficacia en la lectura de coca, curaciones y ofrendas, quienes se han visto
obligados a poner un pequefio letrero, debido a algunos que mal utilizan la

actividad del curanderismo por los beneficios econdmicos que adquieren.

(Véase fotos del n° 17-21 en anexo fotos)

%8Lia Zavaleta, 65 afios, natural de Huasao, Susano Ttito, 48 afios, natural de Huasao y Eulogio Rimachi, 50
aflos, natural de Huasao.

%Benito Ccorihuamén y Julian Challayco.

"°Emiliano Mamani, Dionicia de Villanueva y Catalina Ccorihuamén.

53



3.1. Concepto de Curandero(a)
Segun nuestros informantes el concepto de curandero es:

“Aquella persona destinada a servir a la gente para vivir, mediante

despachos, hierbas medicinales y oraciones a los Apus, Angeles y Santos.”
(Emiliano Mamani, 52 anos, natural de Huasao)

“Persona que cura maldades, destruyendo brujerias con hierbas y

oraciones siempre dirigidas a Dios y a los Apus.”
(Jorge Condorhuanca, 45 afios, natural de Huasao)

“Persona que cura con barios de florecimiento, despachos y oraciones a los

Apus, santos y virgenes.”
(Catalina Gutiérrez, 40 afios, natural de Huasao)

“Persona que cura utilizando hierbas medicinales, despachos invocando a

la virgen y a los Apus.”
(Cristobal Velasquez, 37 afios, natural de Echarate)

“Persona que cura mediante el uso de hierbas, esencias, pagos a la tierra y

otros elementos invocando a los Apus, santos y virgenes”

(Maestro Curandero Andino El Poderoso Huarasino, 65 arios, natural de

Huaraz)

Segun los entrevistados’! el curandero es, aquel varén o mujer destinados a curar
enfermedades producidas por el mal viento, susto, mal de ojo y brujeria;
mediante el uso de hierbas medicinales, despachos, oraciones y otros elementos;

invocando a Dios, a los Apus, santos y virgenes.
3.2. Concepto de Paciente
Segun nuestros informantes el paciente es:
“Puede ser un varén o mujer que va hacerse leer su suerte en coca”

(Emiliano Mamani, 52 arios, natural de Huasao.)

""Emiliano Mamani, Jorge Condorhuanca, Catalina Gutiérrez, Cristobal Veldsquez y el “Maestro Curandero
Andino El Poderoso Huarasino”.

54



“Persona que le esta yendo mal en todo lo que hace y va al curandero,

para que le lea en la coca su suerte”
(Jorge Vargas, 38 afios, natural de Quillabamba.)

“Persona que espera para ser atendida por un curandero y le diga de qué

esta mal, mediante la lectura de coca o naipes.”

(“Maestro Curandero Andino EI Poderoso Huaracino”, 65 afos, natural de

Huaraz.)

“Una persona que se siente mal y ha visitado al médico y no le ha sanado
nada, sigue igual, con dolores en el cuerpo, entonces busca al curandero

y €l dice mediante la coca lo que tiene y le atiende en varios dias.”
(Cristobal Velasquez, 37 afios, natural de Echarate.)

De acuerdo a las entrevistas realizadas a nuestros informantes’? el paciente es,
aquella persona que acude al curandero para hacerse leer su suerte en la coca o
naipes. Generalmente recurre al curandero con la esperanza de solucionar un
problema; a veces consulta a varios curanderos(as), hasta dar con alguien que
llene su confianza. No faltan pacientes que con cierta sinceridad manifiesten que
el curandero soluciona las enfermedades que los médicos no pudieron curar, pero
al mismo tiempo, existen las excepciones que contradicen esta opinion,
manifestando que el curandero es solamente un charlatdn que engafa a sus

pacientes.
3.3. Proceso de Aprendizaje de los Curanderos.

Segun versiones de los pobladores’®, en el Centro Poblado de Huasao habrian
existido curanderos famosos por sus aciertos en sus predicciones y curaciones,
ellos eran: Julian Challayco, Benito Ccorihuaman, Melchor Deza y Clemente
Villanueva, quienes ya han fallecido, heredando sus conocimientos a sus

familiares.

Segun las entrevistas realizadas, en la actualidad también existen curanderos

reconocidos, quienes son: Basilio Garcia, Dionicia Quispe, Martin Pineda,

"?Emiliano Mamani, Jorge Vargas, “Maestro Curandero Andino El Poderoso Huaracino”,
Cristobal Velasquez.

"3Eulogio Rimachi, 45 afios, natural de Huasao, Lia Zavaleta, 65 afios, natural de Huasao, Santiago
Bermudez, 50 afios, natural de Huasao.

55



Emiliano Mamani, Catalina nieta de Ccorihuaman, Leoncio Mojonero, Santos
Quispe, asi mismo, existen curanderos procedentes de diversas zonas del pais
como son: “Huaracino” y “Huaton”. Cabe resaltar que en su mayoria los
curanderos y curanderas de Huasao terminaron sus estudios primarios y muy
pocos continuaron la secundaria, debido a que se dedicaron desde muy pequefios

a la actividad de la curanderia.
A. Julian Challayco’:

Segun una informante’®, Julian Challayco era uno de los primeros curanderos en
Huasao, de origen punefio, de la Provincia de Juli, quien tenia el don para curar,
sin embargo, también hacia dafio a las personas y se autodenominé
“altomesayoq” tras un rito de purificacién en el Pachatusan, era partero, pues
aplicaba diferentes técnicas de atencion a madres gestantes, era muy bueno en

sus aciertos cuando veia en la coca o en la palma de la mano.

Al conversar con la misma informante, nos contdé que Challayco era de un aspecto

que causaba temor, asi mismo relaté la siguiente anécdota:

“Una noche vino Challayco a la casa ya muy tarde y toco la puerta, me
asusté, pero mi papa no tenia miedo y prequntd quién era y le respondio:
‘papa me estoy muriendo”, entonces mi papa bajo a abrir la puerta, y lo vio
muy mal y parece que tenia oclusion intestinal; mi mama estaba
preocupada, y mi papa lo llevé al hospital en su carro, y le dijo: si tu tienes
poderes porque no puedes curarte tu solo a lo que Challayco no dijo nada.
Al llegar al hospital fue atendido por un doctor Becerra amigo de mi papa,
quien lo opero de emergencia y mientras estaba en recuperacion, mi mama
nos decia que vayamos a visitarle llevandole comida, y cuando le dieron
de alta vino y le dijo a mi papa estoy viniendo a devolverte el mal que
yo te hecho por el bien que ti me has hecho y se acerco al medio del
patio de la casa y con ayuda de un pico sacé un sapo muerto que tenia
pelos de mi papa en la boca, luego entro al corral y de la pared saco un
munequito de trapo hecho con algunas prendas de mi papa, y nos
preguntabamos en qué momento robaron la ropa y el cabello de mi papa.

Todo esto habian hecho con la finalidad de perjudicarnos tanto a mi familia

74Julian Challayco, 80 afios aprox., natural de Puno (curandero ya fallecido).
SLia Zavaleta, 65 afios, natural de Huasao.

56



y hasta nuestro ganado, pero como nunca hemos creido en la brujeria no

paso nada’.
B. Benito Ccorihuaman’®:

Segun nuestros informantes’’, Benito Ccorihuaman era Huasahuino, yerno de
Julian Challayco, tenia un aspecto desalinado de ojos saltones y estatura
mediana, el rostro estaba marcado con marcas de viruela. El era muy bueno en
sus aciertos al ver en la coca y en la apariencia de las personas, es asi que una

sefiora nos cuenta:

“Un caso que a mi me paso, cuando yo estaba pasando el puente, camino
al paradero me encontré con Benito y me dijo: “ya estamos esperando
familia y va a ser varén” quedé sorprendida porque mi primera hija tenia 2
anitos aproximadamente y para mi era muy pronto como para tener otro
bebé y me fui con la duda porque él estaba muy convencido de lo que
decia, luego de contarle a mi esposo fuimos a que me hicieran los
examenes y realmente era cierto lo que me dijo Benito. Después de unos

anos me dijo lo mismo pero que en esta oportunidad lo perderia y asi fue”.
(Lia Zavaleta, 65 arios, natural de Huasao).

(Véase foto n°22 en anexo fotos)

C. Melchor Deza’®:

Al conversar con los informantes’® nos dijeron que Melchor Deza habria recibido
un poder por un runa que se le aparecio en el Shinakara, el cual era el de curar
después de un diagndstico a través de la hoja de coca. Interpretaba los suefios y

hacia algunos sacrificios, segun le peticionaban sus clientes.

D. Clemente Villanueva®:

Segun la tesis revisada®' refiere que Clemente Villanueva adquirié sus poderes en

suefos, donde el Apu Salkantay le ensefid como debia mirar la coca para acertar

76Benito Ccorihuaman, 80 afios aprox., natural de Huasao, (curandero ya fallecido).

"7Susano Ttito, 48 afios, natural de Huasao y Lia Zavaleta, 65 afios, natural de Huasao.
"8Melchor Deza (curandero de Huasao ya fallecido).

"Susano Ttito, 48 afios, natural de Huasao y Eleuterio Gamboa, 52 afios natural de Huasao.
$89Clemente Villanueva, 50 afios aprox. , natural de Huasao (curandero de Huasao ya fallecido).

57



en los diagnosticos y tratamientos curativos, motivo por el que debia visitar al Apu
cada madrugada del 2 de agosto o el 15 de setiembre de cada afio, entrar al
nevado y bafarse con ese agua fria para purificarse y cargarse de energias,
llevando una estrella (piedra sagrada), un atado de coca, un despacho de saludo
y varias velas, haciendo como un pequefo altar y pasar la noche sin comer ni

dormir.
E. Basilio Garcia®?:

Al visitar el domicilio de Basilio Garcia pudimos apreciar que se trata de una
persona entre 55 a 65 anos de aspecto muy serio y reacio a quien no tenga cupo
de atencion; largas fueron nuestras horas de espera para poder conversar con él,
sin embargo la afluencia de pacientes es demasiado, terminando muy cansado y
sin disposicion para una entrevista, es muy reconocido por sus pacientes quienes
sienten una gran confianza en él, a quienes no les importa si tienen que regresar
una y otra vez para ser atendidos y curados sobre todo. Es asi que el dispone de
un ambiente exclusivo para la atencion a sus pacientes, quienes deben sacar
cupo con semanas de anticipacion teniendo alrededor de 20 pacientes por dia, no
teniendo la facilidad de poder conversar directamente con él sino con sus
pacientes quienes nos dicen que es una persona muy buena, sencilla, pero
inaccesible a entrevistas por la gran afluencia de pacientes. Segun informantes
refieren que Basilio Garcia cura mediante la limpia de vela y oraciones siendo
muy efectivo, lo cual justifica la gran cantidad de pacientes y reconocimiento hacia
él. Durante nuestras constantes visitas pudimos observar muchas actitudes y
comportamientos de las personas en este ambiente, como por ejemplo algunos
que no habian alcanzado a sacar cupo estaban esperando la hora de receso que
es de 1 a 2 de la tarde aproximadamente, tiempo en el cual don Basilio salia de
su consultorio y asi poder abordarlo y alcanzarle un regalo (comida, viveres, etc.),
con la finalidad de ser atendidos(as) durante el dia o al final ya que habian dias
en los que faltaba algun paciente con cupo o tal vez llegaba un poco tarde
entonces habia lugar para alguien que necesitaba con urgencia ser atendido(a).
Asi mismo pudimos observar que los pacientes eran de distintas condiciones

economicas, pero ahi no importaba mucho eso porque el cupo de atencion

81Ver: Medina (59).
82Basilio Garcia, natural de Huasao (curandero, actualmente reside en el Distrito de San Jerénimo-Cusco).

58



prevalecia, es asi que los sabados que es el dia de la reparticion de cupos hay
mucha gente haciendo cola esperando alcanzar un cupo, algunas veces se ha
visto que venden comida ya que las horas de espera se prolongan, existe a veces
cierto desorden debido a que el inicio de entrega de cupos es incierta. (Véase fotos

n° 23y 24 en anexo fotos)
F. Dionicia Quispe®:

Al visitar su consultorio pudimos observar que Dionicia es una sefiora de estatura
baja, contextura gruesa, entre los 40-50 afos de edad; es inaccesible a
entrevistas sobre el origen de su actividad, al respecto una informante® nos

relata:

“Dionicia es contrahecha, tiene un aspecto muy feo, es muy bajita, tiene
muy largo el abdomen y corta las piernas y es la mejor que adivina y cura
el mal de susto, por ello la gran presencia de nifios o nifias en su

consultorio.”

Se dice que quienes son muy buenos(as) en lo que hacen (curaciones, ofrendas,
etc.) son quienes mas rechazan entrevistas, es el caso de dona Dionicia, quien
durante todo el tiempo que durd nuestra investigacidon no aceptd ninguna
entrevista, sin embargo es de quien sabemos y esto gracias a los pacientes que
nos aceptaron ingresar y participar de una curacion de mal de susto de una nifia
de 3 anitos, pudiendo filmar y tomar fotografias; mostrandonos siempre muy
respetuosas ante esta practica y técnicas que conlleva su actividad, no haciendo
preguntas solo observando y apoyando si era necesario y oportuna nuestra
participacién en este rito, siendo un momento muy valioso para nosotras ya que
habiamos logrado ingresar al consultorio de una curandera muy reconocida, tras

muchas horas de espera.
G. Martin Pineda®®:

Al visitar el consultorio -un ambiente acondicionado en el primer piso de la casa-
de Martin Pineda, pudimos sentir un ambiente cargado de energias negativas en
cada una de nuestras visitas, a lo cual no le dimos mucha importancia y nos

sentamos en una banca que estaba en el patio, a un costado de la puerta,

83Dionicia Quispe, natural de Huasao,(curandera).
84 ia Zavaleta, 65 afios, natural de Huasao.
85 Martin Pineda, 55 afios aprox., natural de Paucartambo,(curandero-brujo).

59



esperando nuestro turno para ser atendidas, durante la espera pudimos observar
que la esposa de Martin es quien le ayuda con la preparacion de hierbas y otros
elementos para los bafios de florecimiento, y cuando en ocasiones hay muchos
pacientes es ella quien tambien atiende con la ayuda de sus hijos, quienes
aprendieron de Martin -lectura de coca, bafios de florecimiento-, en la primera
visita esperamos alrededor de una hora ya que él estaba trabajando en su chacra
y vino solamente porque eramos muchos los que necesitdbamos ser atendidos,
para suerte nuestra, éramos casi las primeras en la fila, sin embargo, llegd
molesto y gritando, indicando que las consultas debian ser breves; cuando nos
toco entrar a la habitacién, pudimos observar que ésta era media oscura, con piso
de tierra, sin ventanas y estaba dividida en dos ambientes por una cortina de
plastico, en el primer ambiente ubicado hacia la puerta habia una tarima cubierta
con una manta que al parecer servia comocamilla; pasamos al segundo ambiente
que estaba al fondo y nos sentamosen una banca que estaba cubierta de cuero
de oveja frente a una mesa de madera cubierta con una tela verde que contenia
una uncufia y hojas de coca al centro de la mesa, al costado derecho tenia un
librito de San Cipriano, una campana pequefia y velas de colores, en la pared
tenia colgado un condor disecado y algunos otros animales; nos preguntd si
eramos las dos quienes ibamos a consultar, al responder que si se mostrd
sarcastico y notamos un trato muy tosco; al empezar la consulta vimos que tiene
la coca lista para poder leer la suerte; echando de una manera rapida dijo algunos
acontecimientos futuros frente al presente lo cual no nos convencié y no era
porque no creiamos en €l o en la lectura de coca, sino que el ambiente era muy
negativo ahi y ya no le preguntamos mas, sino que le agradecimos por su
atencion y le dijimos que volveriamos en otra oportunidad. En posteriores visitas
no lo encontramos ya que estaba en constantes viajes, producto de su fama,
hasta que en una oportunidad lo encontramos y quisimos conversar con €l para
conocer mas sobre su historia yorigen como curandero, pero se mostré muy
celoso, no queriendo dar ninguna informacién sobre su origen como curandero,
solo nos dijo que era de Paucartambo y que por motivos de trabajo se vino a
Huasao, donde conocié a su esposa, formando una familia y permaneciendo
hasta el dia de hoy en su casa que se encuentra cerca a la plaza principal del

centro poblado de Huasao.

60



Conversando con sus pacientes®, éstos respaldaron las mismas experiencias,
aduciendo que su comportamiento siempre es el mismo con la mayoria de las
personas, que sin embargo es buenopara muchos de los que acuden con
frecuencia a solicitar los servicios de este curandero. Asi mismo, algunos
informantes manifiestan que Martin Pineda realiza brujeria, siendo el mas

conocido por realizar este tipo de actividad.
H. Emiliano Mamani®’:

Nuestra primera impresion al visitar la vivienda del sefior Emiliano Mamani fue
grata, nos recibié con mucha amabilidad y disposicion a brindarnos informacion,
hecho que hizo nuestras visitas mas continuas. Tiene 52 afos de edad, es de
contextura delgada, tamafno regular y es una persona muy sencilla y sociable.
Conocido como el “Maestro curandero inka”, por preservar en sus técnicas y usos

algunos elementos tradicionales. El cuenta:

‘A los 12-13 afios llegué a este campo del curanderismo porque yo tenia un
tio de la familia Vargas, él me dijo: vaya haciendo esto me vas a apoyar,
vas a estar escogiendo los kintus y después me alcanzas, pero él no me ha
ensefiado, dice que yo lo he puesto lo que debe entrar en la mesa primero
y asi dice le he alcanzado, y €l decia: este chiquito esta mucho mejor que
yo, tiene un don y le voy a dejar mi mesa; me dijo que me iba a llevar al
Ausangate, ahi te voy a dejar mi mesa, entonces, yo le dije a mi mama y
ella lo tomd6 a mal y me dijo: qué cosa, tu vas a andar asi, la gente te va a
decir brujo, para que la gente te insulte y si haces eso, yo te voy a denegatr,
ya no vas a ser mi hijo; entonces ya no fui. Hasta los 26 afios mas o menos
he trabajado con mi tio, entonces yo ya sabia quemar despachos, hacer

barios.

Después, empecé a trabajar con los demas maestros, entonces ya sabia
como quemar los despachos, hacer limpieza, porque uno tiene que saber
como hacer y llevar los despachos a los Apus y a la Pachamama. Digamos
yo lo he curado entonces uno tiene que saber como llevar el despacho

porque tiene fuerza, para que a mi no me haga dario. Cada profesor tiene

86Miriam Gonzales, 30 afios, natural de Cusco. Veronica Cruz, 28 afios, natural de Cusco. Claudia Medina,

60 anos, natural de San Jeréonimo.
$7Emiliano Mamani, 52 afios, natural de Huasao, (curandero).

61



sus diferentes ensefianzas, entonces como dice yo me voy preparando
mas y mas, entonces cuando yo tenia animales de mi mama, arriba ovejas,
vacas, chanchos, yo pasteaba, asi me cogio el relampago y yo tendria algo
de 17-18 arios, erabamos con mi hermano y luego él se bajo, y yo me
quede solito, me escondi tras una piedra grande para que no me caiga la
granizada, ahi me cayd, como quien va al Pachatusan, entonces ahi yo me
senti como si me hubiese dormido y como quien dice no? me dio como un
poder y yo senti dentro de mi conciencia que tenia ya un arma y yo sentia
cierta timidez, verglienza de sentirme y decir que era curandero y que
podia curar; esos sefiores con los que he trabajado, que he conocido, han
fallecido, Melchor Deza, Marco Sanchez, Julian Challayco, Benito
Ccorihuamén, Santos Quispe, Nicolas Mendoza, ellos ya fallecieron,
entonces esta tierra Huasao, siempre es conocida a nivel nacional e

internacional, es como un eje hereditario de los curanderos”.
I. Catalina Ccorihuaman®:

Hablar de Catalina es una parte muy importante dentro de las historias de vida de
los curanderos(as) del centro poblado de Huasao, porque se trata de la nieta de
Benito Ccorihuaman -uno de los primeros curanderos mas reconocidos de dicha
zona- una mujer que plasma en su actividad, los conocimientos transmitidos por

su abuelo teniendo un don de ayudar a su préjimo como ella misma nos relata:

“Yo soy nieta de Benito Ccorihuaman, siento que tengo un don para ayudar
a las personas, desde pequeria me llamaba la atencion y me gustaba saber
de como leer en la coca, creo que siempre queda en alguien lo que hacen
nuestros antepasados, este es mi caso, quienes vienen a prequntarme a la

vista son porque alguien les recomendo’.

De esta forma es que dona Catalina nos recibe en su consultorio, muy amable
pero cuando le preguntamos si habia tenido alguna revelacién a parte de haber
adquirido el don de leer la coca y curar a pacientes, ella nos dice que es un
secreto que no revela y se queda con ella,es ahi que nos dice que si queriamos
saber sobre historias de curanderos o entrevistas nos vayamos a la plaza de

Huasao, porque ahi encontrariamos a muchos que accederian a entrevistarse con

88Catalina Ccorihuaman, 38 afios, natural de Huasao, (curandera).

62



nosotras para hacerse famosos, nos disculpamos con ella y le dijimos que
respetabamos mucho el don de quienes realmente lo tienen y que nuestro
objetivo era el de revalorar el curanderismo de Huasao a partir de sus curanderos
y curanderas huasahuinos, a lo que ella nos brindo apoyo a traves de su esposo
mas no de ella misma porque pedia que respetemos su privacidad en lo que ella

hace.

Es asi que nuestras visitas fueron muchisimas a la casa de la sefiora y nuestras
conversaciones se tornaron amplias con don Luciano-esposo de dofia Catalina-
quien nos contd acerca de Benito Ccorihuaman y las constantes visitas de un
antropologo quien lejos de hacerse paqo gracias a la formacion de don Benito,
difundid el curanderismo de Huasao promocionandolo como turismo mistico en
otros paises, ademas de un video que se habia filmado en Huasao denominado
“‘Allpa Kallpa”, video en el cual aparecia don Benito confirmando la fama como
curandero y que de ahi provenia el don de su esposa, asi mismo nos conté un
poco de la historia de Huasao de como era antes la zona; una comunidad que
albergaba a unos cuantos curanderos muy buenos y conocidos por ello (Melchor
Deza, Julian Challayco, Basilio Garcia) quienes ya habian fallecido a excepcién
de Basilio Garcia que se habia trasladado a San Jerénimo, ademas nos dijo que
actualmente en Huasao habian curanderos muy buenos que no tienen
propagandas; salvo que tienen un letrero pequefio porque no quieren ser
opacados por los que han aparecido de otros lugares para enriquecerse a costa
de engaios y lo unico que consiguen es hacerles quedar mal a los que realmente

son curanderos y curanderas.
J. Cristébal Huaton Velasquez®:

Al visitar el consultorio del sefor Cristdbal, un ambiente acondicionado en el
segundo piso de una casa antigua de adobe, pudimos observar que tenia una
mesa de madera cubierta con una manta tejida de colores, sobre ésta habia una
uncuia con coca, al lado izquierdo de la mesa tenia naipes, flores, velas; asi
como algunos cuadros de santos y virgenes. Al lado derecho de la habitacion
estaban algunos elementos como: amuletos (sapo, chonta), esencias (agua

florida, pusanga), brebajes (ayahuasca) y otros. Al conversar con él, pudimos

$89Cristobal Huaton, 37 afios, natural de Echarate-La Convencion, (curandero-brujo).

63



darnos cuenta que se trataba de una persona amable y dispuesta a apoyarnos

con nuestra investigacion.

Al empezar nuestra entrevista nos conté que él es natural de Echarate, de 37
afnos de edad, tiene esposa y dos hijos. Vive en Huasao hace 9 afios, debido a
que unos amigos le contaron que Huasao era un lugar muy conocido, por sus
curanderos; por lo que decidio ir a conocer y darse cuenta que era un buen lugar

para quedarse y continuar con su actividad como curandero. El nos cuenta:

“Yo trabajo como 12 arfios nomas todavia, mis abuelos me dejaron sus
ideas, la sabiduria de curar. Trabajaba con ellos como ayudante; nosotros
somos ayahuasqueros y tabaqueros. Aqui me tienen envidia, porque soy
de otro lugar, a veces botan huevo malogrado a la puerta de la casa, perro
muerto o gato...asi me han hecho, pero no me hace nada; porque hay que

saberse curar, sino poco a poco te caes.”

Durante nuestras constantes visitas nos contdé que la casa donde atiende es
alquilada y que probablemente se traslade a una casa cerca a la plaza de
Huasao. Asi mismo nos dijo que su esposa es quien le ayuda con la preparacién
de las hierbas para los bafos de florecimiento. En algunas ocasiones Cristobal
viaja a Quillabamba para abastecerse de algunos elementos que utiliza para sus
ofrendas y curaciones. Es conocido como Huatdén porque proviene de su apellido

paterno y de quien heredo su sabiduria.

De estas historias de vida llegamos a la conclusion, que la mayoria de los
curanderos existentes provienen de parientes que también fueron curanderos lo
que indica que existe una transmision genealdgica. Existen casos como el del
Sefior Martin Pineda y Dionicia Quispe que no tienen parientes curanderos por lo

que afirman que adquirieron sus dones por designacion divina.
3.4. Cosmovision de los Curanderos
Segun nuestros informantes afirman:

“Para mi la tierra tiene vida, porque nos da comida,; asi como el sol nos da
luz y la luna junto con las estrellas, todo lo que nos rodea, cada uno tiene

como una energia que nos afecta’.

(Jorge Condorhuanca, 45 anos, natural de Huasao)

64



“Los Apus, son como nuestros angeles, en quien creemos y nos da mucha
fuerza y le pedimos permiso para hacer nuestra actividad a ellos primero
siempre ellos saben todo lo que hacemos y nos castiga si hacemos algun

dano”. (Emiliano Mamani, 52 anos, natural de Huasao).

“Todo tiene vida, todo el agua la tierra, nuestros Apus siempre piden que se
les recuerde y tenemos que hacer pagos a la pachamama, pidiendo

permiso siempre a ellos y agradeciéndole por todo lo que nos da’.
(Catalina Ccorihuaméan, 38 arnos, natural de Huasao).

Segun los entrevistados® toda la naturaleza tiene vida; la tierra porque nos da
alimento, los Apus que son como nuestros angeles protectores, a quienes se les
agradece mediante ofrendas; los mismos que castigan con enfermedades si

hacemos algun dafio o nos olvidamos de ellos.

Para el hombre andino, la tierra viene a ser el elemento basico de subsistencia y
de toda su estructura econémica, a partir de ello, su cultura es el reflejo de su
produccion agricola y de la interrelacion que se establece en el proceso de
produccion. De esta manera, la Pachamama es el eje central de la vida del
poblador andino, sobre ella giran los demas elementos de la naturaleza que
intervienen en el proceso productivo agricola como el agua, el sol, el viento, etc.,
los que a su vez componen todo un sistema logico y filoséfico, que sirve al
hombre andino para analizar, comprender y explicar el mundo de su entorno. La
tierra proporciona todo lo necesario para la supervivencia del hombre, es un
centro vital, tiene vida y cobija a todos los seres vivientes. En la concepcion del
mundo andino, todo tiene vida, todo esta en movimiento y mas aun, todo

elemento de la naturaleza es sagrado.

Pero la cosmovision andina también contiene una concepcion animista, dual y
tripartita del mundo. El hombre es parte de un todo y debe complementarse y vivir
en armonia con todos los demas elementos de la naturaleza; existe el hanan vy el
urin (arriba y abajo), los pares opuestos, el Sol y la Luna, el hombre y la mujer, lo

positivo y lo negativo, pero también, el centro o chaupi que existe en el cosmos,

%Jorge Condorhuanca, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuaman.

65



en la tierra y el hombre, considerandolas tres dimensiones del mundo: el Huju, el

Kay y el Hanaq Pacha.

La cosmovision andina es el resultado del constante estudio del universo y sus
habitantes; de la interpretacion logica, cientifica —hasta donde les permitié sus
conocimientos— de las interrelaciones entre el universo y el hombre para explicar
la propia existencia de éste. Muchas conclusiones e interpretaciones se han
realizado con apoyo de concepciones mitico religiosas, por tanto carentes de todo

sustento cientifico.
e El Hanaq Pacha (Mundo superior o mundo de arriba)

Dentro de la Cosmovisién andina es el mundo de arriba, el mundo superior, el
mundo del Taytanchis, habitado por dioses y santos. Es representado por el
Condor, una divinidad andina. El Hanaq Pacha representaba también la cabeza
del hombre, la elevacion, el discernimiento, la inteligencia, la parte mental o
intelectual. Con la influencia del cristianismo se identifica con el paraiso celestial
en compania de los hombres que han cumplido la voluntad de Dios, disfrutando

de una vida eterna.

Recibe ofrendas como despachos, misas para que les envie bienestar y

abundancia.

Se manifiesta a los hombres con apariciones en las rocas, como en el Pachatusan

(Sr. de Huanca) y Shinagara (QoyllorRit'i)®!.
¢ El Kay Pacha (Este mundo)

Es la superficie de la Tierra donde la conciencia andina encuentra mayor
identificacién, aqui viven los hombres, los animales, las plantas y viven gran parte
de las deidades andinas. La Pachamama es la deidad que sobresale por ser
reproductora de todo elemento viviente, de los alimentos y del mismo hombre,
tiene vida y siente las mismas emociones y necesidades de los humanos, puede
castigar con enfermedades y hacer infértiles las tierras cuando se es irreverente
con ella. En su honor se realizan las ofrendas de Pago a la Tierra, ceremonia que

es ampliamente difundida en la zona sur andina del pais.

*"Wer: Gow y Condori: “KayPacha: Tradicién Oral Andina” (1976: 40).
66



e El Ukhu Pacha (Mundo interior o mundo de abajo)

Viene a ser el subsuelo o mundo interior, nivel o estamento habitado por seres y
espiritus malignos como los phirus, faupas, machus, soq’as, etc.; también es
considerado como el mundo de los muertos. Con la influencia del cristianismo se
ha venido a identificar con el infierno y se les designa como la morada del Supay

o Saq'ra (demonio, satanas, lucifer, etc. en términos catdlicos)®?.

Entre estos tres niveles existe una relacién muy profunda, es decir, entre dioses,
hombre y la naturaleza, por eso la armonia y equilibrio existe entre todos, siendo

condicién indispensable para la vida del cosmos y su continuidad®.

Asi mismo, los curanderos de Huasao al realizar los despachos, bafos de
florecimiento y otros tipos de ritos, invocan no sélo a los Apus sino también, a los

santos y virgenes; es asi que manifiestan:

“Mis Apus son Ausangate; Apu Salkantay-rey de mesas; Pachatusan, eje
del mundo que sostiene al mundo; Manuel Pinta a quienes recurro para

hacer mis ceremonias”. (Emiliano Mamani, 52 afios, natural de Huasao).

“Yo creo bastante en el Serior de Qoyllor Rit’i y en dios todo poderoso, creo

en todos los santos, como ves, tengo a San Martin de Porres, pero mas,
mas, en el Sefior de Qoyllurit’i’.
(Jorge Condorhuanca, 45 afios, natural de Huasao)

“A parte del Apu Ausangate, creo bastante en la virgencita de Natividad,

ella me ayuda en todo lo que hago’.
(Catalina Ccorihuaméan, 38 arios, natural de Huasao).

“Siempre pido a mis Apus y a Dios, también a los santos pero creo

bastante en el Sr. de Huanca”.
(Cristébal Huaton, 37 afios, natural de Huasao).

En el Centro Poblado de Huasao existen cuatro cerros que son los principales

Apus de esa localidad y son:

- El cerro Pachatusan (Apu principal, Protector de la comunidad).

92Ver: Gow y Condori (40).
Ver: Gow y Condori (40).

67



- El cerro Puca Pucara.
- El cerro Manuel Pinta.

- El cerro Alcaldiyoc.
3.5. Conversion a Curandero

En cuanto al origen del poder magico religioso de los curanderos, en su mayoria
son atribuidos a fendmenos naturales, por revelacién del Apu que los protege en
sueflos y por herencia de sus antepasados, pasando como un legado de
generacion en generacion, las que pueden parecer versiones inverosimiles, pero
que forman parte de su identidad cultural y por tanto, son reconocidas como

valederas por propios y extraios.
Al conversar con los informantes nos relatan su iniciacion como curanderos:

“Mi abuelo era brujo, mi papa era curandero, yo he ido aprendiendo, soy el
segundo de tres hermanos, ademas, yo trabajaba en una mina antes,
éramos mas de 40 personas, esa vez entonces que pasa, me he
encontrado un craneo y se me aparecio un chiquito en mis suerios, me dijo

que yo estoy contigo para trabajar, por gusto estas trabajando en esto”.
(Jorge Condorhuanca, 45 arios, natural de Huasao).

“Cuando mi mama tenia animales ovejas, vacas, chanchos pasteabamos
con mi hermano, alli un dia me cogié el relampago y yo tendria algo de
17-18 arnos, erabamos con mi hermano y luego él se bajé y yo me quede
solito, me escondi tras una piedra grande para que no me caiga la
granizada, ahi me cayd, como quien va al Pachatusan, entonces ahi yo me
senti como si me hubiese dormido y como quien dice no? me dio como

un poder y yo senti dentro de mi conciencia que tenia ya un arma”.
(Emiliano Mamani, 52 arios, natural de Huasao).

“Mi papa se dedicaba bastante él trabajaba puro despachos, a mi me llaméo
la atencion de lo que él hacia, porque me gustaba queria pisar ese camino
de mi padre y alinearme... un dia me he sonado que escuchaba a alguien
que me decia ayudale, ayudale. Yo creo que siempre he sido para esto de

ayudar curando a la gente. De mi familia yo soy el tunico Yo trabajé como

68



12 anos nomas todavia, mis abuelos me dejaron sus ideas, la sabiduria,

trabajaba con ellos, nosotros somos ayahuasqueros y tabaqueros’.
(Cristobal Huaton, 37 afios, natural de Echarate).

“Mi abuelo de parte de mi mama era curandero, dicen que siempre en

uno de nosotros quedaria ese don, es mi caso”
(Catalina Ccorihuaman, 38 afios, natural de Huasao)

De acuerdo a los curanderos entrevistados® una persona puede convertirse en
curandero mediante la transmision de conocimiento de algun familiar (puede ser
su papa o abuelo), caida del rayo a la persona, asi mismo se fortalece la

conversion mediante la revelacion en suefio por parte de alguna divinidad (Dios).
3.6. Tipos de Curandero

Para identificar los tipos de curanderos que existen en el centro poblado de

Huasao, los entrevistados dijeron:

“En Huasao existen mas curanderos, antiguamente habido brujos, ahora
dicen que hay pero no creo’.

(Jorge Condorhuanca, 45 arios, natural de Huasao)

“Aqui en Huasao hay curanderos varones y mujeres, algunas son parteras
también, dicen que también hay brujos eso mas bien no sé’.

(Cristobal Huaton, 37 afios, natural de Echarate)

“En Huasao la mayoria somos curanderos varones aunque hace unos afnos
también ya hay mujeres, laiqas muy poco casi nho”.

(Emiliano Mamani, 52 anos, natural de Huasao)

‘Antes habian laiqas, altomesayoq también, ahora no, mas Ssomos
curanderas y curanderos, claro hay algunos por ganar mas (clientes-
dinero) dicen que saben hacer amarres y algunas maldades”.

(Catalina Ccorihuaman, 38 arnios, natural de Huasao).

4Jorge Condorhuanca, Emiliano Mamani, Cristébal Huatén y Catalina Ccorihuamén.

69



De acuerdo a las curanderos entrevistados®, todos coinciden en afirmar que en el
centro poblado de Huasao existen curanderos varones y mujeres; algunos afirman
que antiguamente habian brujos y altomesayoq, sin embargo aun existen los que

hacen amarres y algun tipo de brujeria.

Cabe resaltar que los conocimientos del curanderismo andino no aparecen
repentinamente, son adquiridos progresivamente porque los principiantes

aprenden

de los mayores y por lo general, se suceden de padres a hijos, de maestros a
alumnos. En ese constante aprendizaje, se han establecido jerarquias y clases de

curanderos.

Entre los que podemos mencionar son:

Watog-Hampeq Watog-Hampeq-Laiqga
- Martin Pineda
- Emiliano Mamani - Jorge Condorhuanca
(“Maestro Curandero Andino Inca”) (“Curandero Andino Mistico”)
- Catalina Gutiérrez Ccorihuaman - Cristébal Huatén Velazquez

(“Curandera Nieta de BenitoCcorihuaman”) | (“Curandero Huaton”)

- Dionicia Quispe (“Dionicia”) - “Maestro Curandero Andino El Poderoso

Huaracino”

- “Maestro Curandero Willag Huma”

Fuente: Propia (elaborada en base a las entrevistas realizadas)

En el Centro Poblado de Huasao antiguamente existian Altomesayoq, pero con el
transcurso del tiempo se observa que son watoq, hampeq y laiga al mismo
tiempo; aclarando que en su mayoria son watog-hampeq los que desarrollan su

actividad, al respecto manifiestan:

“Espiritualmente a mi me reveld que debia hacer y servir como un médico,
yo soy mesa blanca, por ejemplo si usted vendria con venganza y me pide
quiero que esta persona se vaya al fracaso, te digo que no y no te acepto,

te boto, asi soy yo’.

(Emiliano Mamani, 52 arnios, natural de Huasao)

95Jorge Condorhuanca, Cristobal Huatéon, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuaman.

70




‘A mi me revelb en suefios que debia ayudar a la gente, curando, pero
también puedo hacer amarres, dependiendo lo que diga las cartas o la

coca’.
(Cristobal Huatén, 37 afios, natural de Echarate).
3.7. Vestimenta del Curandero
Al entrevistar a los curanderos, ellos manifestaron lo siguiente:

“No uso una vestimenta especial, asi como me ves asi atiendo; claro si me

piden para filmaciones ahi si tal vez puedo ponerme un poncho”.
(Jorge Condorhuanca, 45 anos, natural de Huasao).

“Uso mi chullo como para identificarme, asi sencillo no mas atiendo yo, con
mi ropa de casa -con mi polo, casaquita, mi pantalon de tela o jean; a
veces, rara vez cuando me piden que me ponga mi unku o sea mi ropa
tipica de la selva me pongo, asi cobro un poco mas también, mayormente

los turistas me dicen que me ponga para tomarme fotos y llevar a su pais”.
(Cristébal Huaton, 37 afios, natural de Echarate)

‘En cuanto a la ropa que uso, me pongo un poncho, chullo, para
identificarme, tengo que tener presencia, yo mismo no me sentiria bien, asi
como el cura tiene una vestimenta, tengo varias, siempre una se queda en
mi mesa, nunca esta vacia”. (Emiliano Mamani, 52 afos, natural de

Huasao).

“No uso una ropa especial para atender a mis clientes, porque vienen en

cualquier momento”.
(Catalina Ccorihuaman, 38 afios, natural de Huasao).

De los entrevistados® llegamos a la conclusion que en el centro Poblado de
Huasao, antiguamente los curanderos®’ usaban poncho, chullo y ojotas, con el
transcurso del tiempo se ha ido perdiendo esta costumbre por lo que en la
actualidad muy pocos visten con estos atuendos tradicionales, salvo en algunas
ceremonias o ritos especiales a solicitud de sus clientes o la promocion de la

actividad del curanderismo tradicional.

%Jorge Condorhuanca, Cristobal Huatén, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuaman.
9Benito Ccorihuamén, Julian Challayco, Melchor Deza.

71



En el caso de las mujeres se ha observado que no visten un atuendo especial, se
caracterizan por usar un polo de color claro (blanco), una chompa abierta, una
falda de tela de color oscuro (azul oscuro), zapatos bajos de color oscuro (negro,

azul).

CAPITULO I
ACTIVIDAD DE LA CURANDERIA EN HUASAO

El presente Capitulo describe las funciones y técnicas que poseen los curanderos
en Huasao, como el de curar enfermedades, hacer dafo a las personas, de

acuerdo a lo que solicitan los clientes que necesitan de sus servicios.

3.1 Funciones
Segun los curanderos entrevistados, las funciones que realizan son:

“Yo leo la coca, naipes, curo enfermedades como el mal viento, mal de

susto y destruyo hechizos, hago pagos a la tierra”.
(Jorge Condorhuanca, 45 afios, natural de Huasao)

“Yo leo la suerte en coca, en naipes, en cigarro, hago amarres con el tinki,

curo torceduras, el mal de pujio, también hago pagos a la tierra”.
(Cristébal Huaton, 37 afios, natural de Huasao).

“Yo estoy para servir a las personas para que puedan vivir 0 sea yo no
hago brujeria de ningun tipo (amarres), leo la suerte en coca, vela, maiz, en
la palma de la mano, también hago bafios de florecimiento para la suerte
en el negocio, hago pagos a la tierra y kutichi los martes y viernes porque

estos dias estan mas cargado de energia y fuerza’.
(Emiliano Mamani, 52 arios, natural de Huasao).

“Leo la suerte en coca, hago barios de florecimiento y pagos a la tierra para
que todo te vaya bien, puede ser en la salud, en los estudios y en el

negocio”.

(Catalina Ccorihuaman, 38 arios, natural de Huasao).

72



De los curanderos entrevistados® llegamos a la conclusion que las funciones que

mas realizan son: adivinaciones, curaciones, ofrendas, brujeria o hechiceria.
A. Adivinaciones

Los curanderos que predicen el futuro se denominan “Watoq”. La persona que
acude a estos adivinos podra “ver” los acontecimientos futuros que le esperan o
conocer hechos pasados que le interesan. Utilizan para sus predicciones las hojas
de coca, naipes, granos de maiz, la palma de la mano, vela, cigarro etc. (véase

foto n° 25 en anexo fotos)

Toda persona siente especial interés por los acontecimientos futuros que le
depara la vida, pero encuentra en el watoq la luz de posibilidades que necesita

para enrumbar sus actos o para prevenir futuras desgracias.
B. Curaciones
Segun los curanderos entrevistados refieren:

“Cualquier hora puedo curar, martes y viernes es para maldades porque
otro dia no te puede afectar, esos dias son claves, curaciones es cualquier

dia porque no vas a esperar hasta el martes para que te cure.”
(Jorge Condorhuanca, 45 afios, natural de Huasao).

“Los martes y viernes son los dias mas efectivos para curar o deshacer
hechizos, porque estos dias estan cargados de energia positiva y los Apus

estan mas cerca para nosotros”
(Catalina Ccorihuaman, 38 afios, natural de Huasao).

“Yo curo todo tipo de enfermedades siempre que tengan fe para sanarse,
sino es por gusto, dependiendo si es fuerte el mal toma tiempito y son
varias veces que tiene que venir el paciente a veces hasta con su familia,
también hago amarres los dias martes y viernes”. (Cristobal Huatén, 37

anos, natural de Echarate).

Las curaciones son realizadas por los mismos curanderos, que en este caso

asumen la denominacion de “Hampeq”. Son personas que mediante el uso de

%Jorge Condorhuanca, Cristobal Huatén, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuamén.

73



hierbas medicinales, ritos magicos religiosos y gran capacidad psicologica,

consiguen el restablecimiento de la salud y el bienestar integral de las personas.

El curanderismo en la zona de estudio esta ampliamente difundido. EI curandero
también se vale de los Apus, santos o virgenes, los que le indicaran el tratamiento
y las recetas adecuadas que se han de aplicar a cada uno de los pacientes.
También hacen uso de animales como el cuy, sapos, aves como gallinas, colibri
etc., con los que “sacan el mal del cuerpo”; pueden usar también velas, agua

bendita, conjuros y oraciones.

Los curanderos pueden curar los siguientes males: el Pacha hapisqa, el Wayra
hapisqa, el Sogasqa, el Mancharisga, Mal de ojo, Hechizo o brujeria, también
pueden “cerrar” o conjurar los males causados por los laigas haciendo wesqas

para que no le “llegue los males”.

Varios pacientes® refieren que fueron sanados por estos curanderos, de males o
enfermedades que los médicos no podian hacerlo, otros'® aseguran que se les

ha cambiado positivamente la suerte.
C. Ofrendas
Al realizar las entrevistas los curanderos refieren:

“Los despachos que hago lo quemo mayormente en las noches cuando ya
no hay gente; hago despachos para la salud, negocio, para el amor,
mayormente la gente viene en agosto porque en este mes la tierra recibe
con mas fuerza las ofrendas”. (Cristobal Huatén, 37 afios, natural de
Echarate).

“Los pagos a la tierra son como agradecimiento por todo lo que nos da y
para pedirle distintos favores como el aumento en la cosecha, reproduccion
del ganado, suerte en el negocio y salud”. (Emiliano Mamani, 52 afos,

natural de Huasao).

Dentro de las ofrendas o “pagos” destaca el rito magico religioso del “Pago a la
tierra”. Se realiza en cualquier época del afo, aunque es preferible en agosto

porque segun la creencia andina, en este mes la tierra se encuentra “abierta”, con

%Javier, 22 afios, natural de Urcos-Quispicanchis. Yeny, 35 afios, natural de Lima.
100 Jizabeth Sanchez, 37 afios, natural de Abancay. Jorge, 42 afios, natural de Quillabamba. Mercedes, 40
afos, natural de Cusco.

74



hambre y sed, y por lo mismo recibe con agrado todo “pago” de sus hijos. La
ofrenda se realiza para agradecer a la “santa tierra” por los favores y beneficios
conseguidos, tanto en el orden econémico como espiritual-afectivo, y para pedirle
estos mismos favores. Se le pide la realizacion de todo cuanto la persona puede

desear, incluso aquello cuyo pedido se haya olvidado al momento de la ofrenda.

El “Pago u Ofrenda a la tierra” tiene como oficiante al curandero, se inicia por lo
general en horas de la noche y debe concluir preferentemente a las doce de la
noche, aunque puede ser también de dia, en el domicilio de quien manda realizar

el “pago” o en la casa del curandero.
D. Brujeria o hechiceria
Al realizar las entrevistas refieren:

‘Hago amarres para que no se aleje el ser amado, para que puedas
conseguir pareja, revierto el mal que te han hecho. Es que uno se tiene que
dedicar a lo que es mayormente, aunque puedo aplicar un poco de brujeria,
y el brujo también no puede curar, solo un 20%... yo mas, mas destruyo lo

que es hechiceria”. (Jorge Condorhuanca, 45 afios, natural de Huasao).

“Te consigo pareja para que te cases, también para que no se aleje esto
hago con el tinki (despacho para el amor), hago amuletos, utilizo la
pusanga. Aqui hay brujos tambien que hacen maldades, con cabellos
amarran al sapo y lo tiran en el pujlla cocha donde estéa saliendo harto agua
de los tubos reventados y después la persona se adelgaza y le sale

heridas... hay distintas formas de hacer brujeria pero yo no hago eso”.
(Cristébal Huaton, 37 afios, natural de Echarate).

“Si tu quieres devolver el dafio que te han hecho hasta le podemos hacer
algo mas fuerte a esa persona, tengo brebajes para que no puedan tener

hijos, también para que la persona que quieres no se vaya de tu lado”.
(“Huaracino, 65 afios, natural de Huaraz’).
Una paciente nos cuenta:

‘A mi amiga le hicieron dario, por la envidia que le tenian, estas personas
habian acudido a un brujo de esta zona para que todo le vaya mal y asi

paso, de pronto mi amiga no tenia ganas de comer, lloraba mucho y no

75



sabiamos porque estaba asi; fuimos al médico, al psicélogo pero estaba
empeorando ya que no queria salir de su casa, tenia fuertes dolores de
cabeza y cada vez estaba mas delgada. Hasta que nos recomendaron que
vayamos a un curandero y él nos dijo que le habian hecho brujeria con un

brujo de Huasao”.
(Vilma, 30 afios, natural de Cusco).

Asi mismo una pobladora de Huasao nos cuenta un caso de su familia cuando

recibieron la visita de un brujo, quien dijo:

“...papa, estoy viniendo a devolverte el mal que yo te hecho por el bien
que tu me has hecho, y se acercé al medio del patio de la casa y con
ayuda de un pico saco un sapo muerto que tenia pelos de mi papa en la
boca, luego entro al corral y de la pared sacoé un muriequito de trapo hecho
con algunas prendas de mi papa, y nos preguntabamos en qué momento
robaron la ropa y el cabello de mi papa. Todo esto habian hecho con la
finalidad de perjudicarnos tanto a mi familia y hasta nuestro ganado, pero
como nunca hemos creido en la brujeria no pasé nada”. (Lia, 65 afios,

natural de Huasao).

De acuerdo a las entrevistas realizadas la persona que hace brujeria o hechiceria
es el brujo o layga que también es un curandero con esta “especialidad”. El
curandero puede descubrir al que ha hecho el embrujamiento y contrarrestar sus
efectos, en ese caso asume el papel de watoq y hampeq. Son muchas las
personas con dolencias o males desconocidos que atribuyen las causas de su
quebrantada salud al influjo de la brujeria o hechiceria, por tanto, acuden a los
curanderos para que los libere de esos hechizos. Segun refieren varias personas
entrevistadas, se puede hacer brujeria con diversos fines: para hacer el “mal” al
enemigo, o sea, para que padezca de enfermedades o le pasen desgracias; para
“amarrar” al enamorado, pareja o conyuge; para hacer retornar a la persona
amada; para que la pareja, enamorado o conyuge que se ha alejado no consiga
pareja o logre casarse; para que los varones pierdan la potencia sexual, etc. El
hechicero lanza conjuros y maldiciones contra la persona a quien se le hace el

“‘mal”, puede preparar pocimas o brebajes para que la persona interesada le dé de

76



beber a la victima sin que éste se dé cuenta; también utiliza prendas de vestir,

preferentemente intimas para lograr los efectos del hechizo.

Las adivinaciones y las hechicerias no son propiamente actos o ceremonias que
corresponden exclusivamente al curanderismo andino. Aqui, se entrelazan
elementos occidentales y andinos, pero por ser practicados por los curanderos se
consideran como rituales andinos, provocando gran demanda de la poblacion
local, aunque también se puede ver la concurrencia de personas de otros

departamentos y hasta de extranjeros.

3.2 Técnicas

Con respecto a las técnicas que utilizan los curanderos del centro poblado de

Huasao, nuestros entrevistados refieren:

“Yo sé la lectura en coca ancestralmente, como hacian los incas, también
conozco leer la mano, vela, tabaco, maiz, y tengo una forma particular en

hacer los pagos a la tierra y los barios de florecimiento”.
(Emiliano Mamani, 52 arios, natural de Huasao).

“Para leer la suerte utilizo la coca, los naipes, la toma de ayahuasca, cada
uno de nosotros tenemos distintas formas de hacer nuestro trabajo ya sea
para el pago a la tierra, los distintos tratamientos para la curacion de las

enfermedades”. (Cristobal Huaton, 37 arios, natural de Echarate).

“Tengo que rastrear primero con la lectura en coca o naipes para saber

como empezar a curar o hacer los amarres”’.
(Jorge Condorhuanca, 45 arios, natural de Huasao).

“Siempre tengo que invocar a mis Apus antes y durante la lectura de coca,

para curar enfermedades, para hacer los barios de florecimiento”.
(Catalina Ccorihuaman, 38 afios, natural de Huasao).

De acuerdo a las entrevistas realizadas en Huasao, la mayoria de los curanderos
miran la suerte de sus clientes a través de las hojas de coca, naipes, maiz, vela 'y
la lectura en la palma de mano, adecuando las figuras que forman dichos

elementos a hechos y personas relacionadas con el paciente.

77



A. Hojas de Coca
Respecto a la lectura en las hojas de coca un curandero relata:

“En la lectura de coca, ellas saben como uno va irse al éxito o fracaso, asi
sucesivamente el destino, chajchando coca para que te vaya bien a la vista
la coca endulza o por lo contrario es agrio, y asi sucesivamente los hechos
o realidades, el acto ceremonial todo se ve en la mesa si le va a ir bien a la
vista florece y si aparece todo oscuro entonces quiere decir que va a pasar

muchas cosas.” (Emiliano Mamani, 52 afios, natural de Huasao).
Durante la visita a un curandero'®! observamos la lectura de coca:

Selecciona las hojas de coca y las coloca en una pequefia lliclla cuadrangular,
pidiendo que se ponga una moneda de 5 soles en medio de la coca, luego, dobla
los extremos en forma de cruz, lo alza con ambas manos hasta la altura de la cara
y presenta una plegaria y repite el nombre de la persona a quien va a leerle su
suerte; pide licencia o permiso al Apu, lo bendice con su mano trazando tres
cruces sobre el tejido, desdobla la lliclla y antes de abrirla por completo, presiona
la superficie pidiendo a la hoja de coca le indique la suerte de su cliente; una vez
abierta la lliclla observa la forma en cémo estan distribuidas las hojas, si algunas
forman cruces y de acuerdo al tamafio y calidad de la hoja, éstas representan

acontecimientos y personas relacionadas con el caso del cliente.

En cuanto a estas lecturas, la informacion varia de acuerdo al curandero que la
persona haya consultado. En el caso de Elizabeth Sanchez'%? quien tenia a su
papa enfermo y al no encontrar respuesta con los médicos, le recomendaron
visitar Huasao, al llegar al centro poblado vio el letrero de un curandero “El
Huatén”, quien le dijo a través de la lectura de coca que a su papa le habian
hecho un dafio muy fuerte, que por eso estaba enfermo y sin fuerzas y que debia
hacerle un kuti y bafios de florecimiento a él y a la familia. En cuanto a la forma

como realizo la lectura de coca, ella nos informo:

“El me mandé a comprar coca y lo eché encima de una mantita tejida, me
pregunté mi nombre y hablaba en voz baja como si estaria rezando, no

entendia muy bien lo que decia, luego hizo la sefial de la cruz sobre la coca

101Emiliano Mamani, 52 afios, natural de Huasao.
102Elizabeth Sanchez, 37 afios, natural de Abancay, (paciente).

78



y empezo a coger las hojas y a derramarlas sobre la misma manta y
empezo a decirme lo que pasaba, cuando las hojas salian de cara decia
que todo se iba a solucionar mas adelante, pero habian hojas de coca que
salian volteadas, entonces decia que de todas maneras teniamos que
hacer un despacho y baros de florecimiento para que mi papa sane y nos

vaya bien”. (Elizabeth Sanchez, 37 arios, natural de Abancay).
B. Naipes
Respecto al uso de los naipes, un paciente llamado Jorge'® nos dijo:

“Yo elegi que me lea la suerte en naipes porque en ahi coincide, en la coca
casi no... confio en el sefior Huatén porque hace 3 afios mas o menos,
vine a Huasao por recomendacion de un amigo, ya que no me estaba
yendo bien en lo personal, yo soy de Quillabamba. Me dijeron que por aqui
habian buenos curanderos, en especial uno que era de la selva de
Echarate llamado Huatoén, fue asi que lo busqué y me hice leer en naipes...
primero barajeé los naipes y de ahi me dijo que lo dividiera en tres partes,
luego dijo que escogiera una de esas partes para empezar a leer, yo
escogi los naipes que estaban al medio, entonces cogio los naipes y
empezo a ponerlas en la mesa de izquierda a derecha, mientras me
preguntaba qué era lo que yo queria saber, le dije que no me estaba yendo
bien en lo personal fue, ahi cuando me dijo que en los naipes salia un viaje
al extranjero y que conoceria a una chica por alla, no me dijjo exactamente
donde me iba ir, pero a los 3 meses después me sali6 una oportunidad
para irme a ltalia y me fui, luego de un afio que estaba alla, conoci en el
trabajo a mi pareja con la que seguimos hasta ahora... esa vez recuerdo
que en los naipes se veian monedas habian varias figuras, no recuerdo
bien, ya que mas estaba concentrado en lo que me decia el sefior Huaton.
Ahora regresé de lItalia para visitar a mis parientes y de paso a hacerme
leer otra vez, porque ultimamente estamos discutiendo mucho con mi
pareja, ella se quedo en lItalia... Lo que me dijo esta vez en los naipes es
que hay envidia de parte de una mujer, entonces yo deduje que es una ex
enamorada que vive en Quillabamba, ella se enter6 que habia conocido a

otra chica en ltalia y que me estaba yendo bien, entonces le pregunté al

183Jorge, 42 afios, natural de Quillabamba-paciente.

79



sefior Huatén que debia hacer, ahi me dijo: haremos un pago para que no
se aleje tu pareja; tinki se llama ese despacho... también me recomendo
hacerme bafos de florecimiento y que me iba a dar un amuleto para
contrarrestar la envidia de mi ex enamorada o cualquier dafio que me
quisieran hacer. Adivinb en los naipes cuando me dijjo que tenia un
negocio, eso que yo no le habia dicho nada, pero si yo puse un servicio de

lavado de autos en Quillabamba”.

Con el relato anterior podriamos afirmar que, mediante el uso de los naipes se
puede leer la suerte del paciente; esto dependiendo de la confianza y

experiencias anteriores que tuvo el paciente en sus visitas al curandero.
C. Pago ala Tierra

Durante nuestras visitas a los consultorios de los curanderos pudimos apreciar el
desarrollo de diferentes pagos a la tierra con diferentes fines: para la salud, tinki,
kutichi. La mayoria de los curanderos inician el ritual con oraciones catdlicas
como el Credo, el Ave Maria o el Padre Nuestro, hay algunos que lo hacen en
quechua pidiendo permiso a los apus de la zona donde se encuentren; luego
extienden una unkufia en la mesa o en el suelo donde coloca todos los elementos
del despacho. El papel de regalo o del despacho hace de base y luego servira de
envoltura; con todos los elementos sobre la unkufia procede junto con los
asistentes a escoger las mejores hojas de coca haciendo que todos formen con
ellas grupos de 3hojas (K'intu), formando hileras o circulos a criterio de cada
curandero, las que son depositadas sobre el papel de despacho en forma
ordenada. Los participantes de la ceremonia deben entregar los Kintus al
curandero, y por cada K’intu deben invocar los favores que se deseen a los Apus y
a la Pachamama; el curandero repetira en algunos casos los pedidos y favores
que los asistentes solicitan. Luego, coloca los demas elementos en forma
ordenada sobre el papel de despacho, lo envuelve y cubre con la unkufa,

procediendo a sahumarlo con el incienso.

El rito transcurre entre la libacién de bebidas alcohdlicas y masticacién de la
coca. Los deseos se encuentran en el despacho junto con los elementos del
‘pago”. A continuacién, el curandero sale del recinto llevando el despacho, sin la

unkuia, para incinerarlo en un lugar especialmente designado para tal acto. El

80



contenido es colocado al fuego que puede ser de bosta en lugares donde hay
ganado bovino o de lefios secos donde no lo hay. El curandero al dia siguiente o
transcurrido determinado tiempo que puede ser de algunas horas, ve el resultado
de la incineracion. Si se ha quemado todo el contenido y la brasa toma un color
blanquecino, es signo de que la Madre Tierra ha aceptado la ofrenda y por tanto,
se aseguran buenos augurios; caso contrario, no ha aceptado el “pago”, y
posiblemente no se cumplan los deseos de quienes han encargado el “pago”. Hay
casos en que el contenido de la ofrenda no es incinerado, solo se entierra; en este
caso se dice que se ha “pagado, en crudo”. Las bebidas alcohdlicas aparte de ser
consumidas por los asistentes, sirven para challar, o sea, para esparcirlas con un
vaso o copa en direccion a la salida del Sol en los lugares mas importantes de la
propiedad del interesado o simplemente en el suelo. Asi mismo, los elementos del
despacho'%4 varian de acuerdo a la finalidad del pago, y el costo también varia de

acuerdo al contenido; existiendo dos clases de despachos:

a) Despacho entero, es la maxima mesa que se tributa a las deidades
quechuas de mayor respeto y veneracion como los Apus, a la tierra y

también para sanar enfermedades graves, embrujos, etc.

Los elementos que se emplean para la composicion de las mesas y/o despachos
son de diferente naturaleza. Se encuentra vegetales: hojas, tallos, flores, frutos
semillas, pedazos de raices; animales: la lana, la grasa, pedazos de piel, fetos o
partes disecadas de plumas, pequefas conchas terrestres, estrellas de mar
entera o fragmentada; minerales como: piedras, cristales, también se utiliza

ingredientes de uso alimenticio y otros.

b) Despacho medio, estda compuesto por algunos elementos del despacho

entero.

El despacho medio se utiliza para curar enfermedades leves, pagar a los

espiritus del lugar, antes de construir una casa, para llamar el animo y otros.

Tanto varones y mujeres tienen particularidades en el desarrollo de la ceremonia
del Pago a la Tierra, los elementos que utilizan, los dias, la hora, el lugar en

donde realizan; al respecto un curandero relata:

104 Para mas informacion ver: Dalle “El Despacho” (1969:139-156.).
81



“Para mi los Pagos a la Tierra son 2: uno para la mesa y otro para la tierra,
para que recepcione eso, siempre tiene que hacer esto un varon para que
haya complementariedad, porque hay una relacion entre varon y la tierra,
siempre tiene que casarse un varon con una mujer. A veces les digo a la
gente que traigan el despacho, a veces me dicen: yo quiero especial
maestro, entonces a mi no me gusta enganar, entonces incrementan un
feto de alpaca, entonces esa ceremonia se hace agradable para que el
duerio también se sienta bien. A veces, yo cuando hay construcciones de
obras yo asi lo hago en las zapatas en los 4 puntos cardinales entonces
nadie ve, entonces con eso rapidito sube la obra sin novedad, no pasa
accidente, les cuento: un sefior comprdé una casa por donde era el cine
Ollanta y como era antigua entonces muchos acontecimientos habran
pasado y en esa precaucion él tenia en su mente remodelar la casa,
entonces para que vaya bien la casa, queria un buen pago, entonces vivo
lo hemos entregado el chancho especial lo hemos hecho con frutales,
cereales; hemos hecho 4puntos en el eje de su casa para que le vaya bien,
entonces un dia que pase por ahi, lo habian hecho un hotel de turistas,
también como decir: tiene produccion”.(Emiliano Mamani, 52 afios, natural

de Huasao).
(Véase fotos n° 26 y 27 en anexo fotos)

Los despachos que se hacen tienen diferentes finalidades: para curar el mal de

susto, para atraer al ser amado-tinki, para revertir el dafio-kutichi.
1. Para curar el mal de susto

Existen diversas técnicas para curar el mal de susto entre las cuales relataremos
el caso de la sefiora Yeny'%, quien fue donde una curandera llamada Dionicia,
quien al verle a su hijita’ le dijo que la esperara un rato mientras hervian hierbas
para la curacion de su hijita, a quien le solicitamos que nos deje ingresar con ellas
al consultorio de la curandera, donde pudimos apreciar el proceso de curacién de
la nifa; la curandera le dijo a la sefora Yeny que debia quitarle toda la ropa y
ponerla dentro de la tina mientras ella preparaba el agua de hierbas con tres

huevos, al mismo tiempo, hacia oraciones en voz baja y procedié a banar a la

105y eny, 40 afios, natural de Lima (paciente).
106Mayra, 3 afios, natural de Lima.(paciente).

82



nifa echando el agua desde la cabeza hacia los pies continuando con oraciones y
llamando al animo de la nifa, seguidamente pidi6 a la sefiora Yeny que la
abrigara mientras la curandera en su mesa armaba un bebé con la ropita (ésta
prenda era utilizada por la nifia el dia en que asustd) de la nifia, no dejando de
rezar y envolviendo con lanitas de color, luego, procedié a realizar un pago y
pasarle por todo el cuerpo con el bebé, indicandole a la mama que debia ponerlo
en la cabecera de la cama de la nifia por tres noches y luego lavarlo.(véase fotos

n° 28 y 29 en anexo fotos)
Sin embargo tenemos el testimonio de un curandero que nos dijo:

“Para curar el susto uso la coca y oracion, porque digamos puedes curar
con huevo, después rapidito se asusta otra vez, mas efectivo es la coca y

la oracion para mi.” (Jorge Condorhuanca, 45 arios, natural de Huasao)

De los testimonios referidos respecto a la curacion del mal de susto, podriamos
decir que, cada curandero tiene una forma particular de hacer sus curaciones, no
existiendo reglas, ni elementos determinados para la realizacién de los rituales de

curacion.
2. Para atraer al ser amado
Se realizan amarres, despacho (tinki), brujerias o hechizos. Al respecto:

Carmen'®” después de hacerse leer en los naipes con un curandero conocido
como “Willag Huma”, éste le recomendd hacerse un amarre de prevenciéon. Ella
nos cuenta que convive con su pareja, pero parece que él estaba con otra chica y
para que ella no lo pierda, seria bueno realizar dicho amarre. Ella nos dijo que
habia aceptado, pero que para eso ella debia traer una culebra, cabellos de su
pareja un dia martes de preferencia en la mafiana, entonces el dia que volvio el
curandero procedié a realizar el amarre cortando una franela de color rojo,
haciendo como una bolsita, colocando ahi la cabeza y la cola de la culebra
envuelta en algodén, previamente habiendo colocado cabellos de su pareja y dos
wayruros en la boca de la culebra acompafado de oraciones y lo cosi6 para luego
entregarle y le indico ponerlo en la cabecera de su cama y llamar cada noche a su

pareja con el pensamiento.

107Carmen, 34 afios, natural de Cusco. (paciente)

83



Asi mismo tenemos otra experiencia de Jorge'%® quien visitd al curandero
Huaton, éste le recomendd hacer un despacho “tinki”, para mantener la unién con
su pareja. El sefior Jorge nos permitié ver el contenido del despacho, donde
observamos que la mayoria de los elementos eran de color rojo y contenia
muchos caramelos simbolo de amor. Asi mismo recibié un amuleto para la buena

suerte en el amor y el dinero.
3. Para revertir el dano-kuti

Rito referido al cambio de suerte', es una practica realizada por la totalidad de
los curanderos porque esta muy ligado al empleo de despachos para lo cual nos

informan19:

“Para hacer kutichi solo hago martes y viernes, porque acompafia mas
fuerza, mas energia, y tengo que ir a la casa; si te curo en tu casa estas
mas protegido, porque el kutichi es para cambiar tu suerte cuando te esta
yendo mal en todo y puede afectar a toda tu familia es por eso que
recomiendo hacerlo en tu casa”. (Emiliano Mamani, 52 afios, natural de

Huasao).

“Kutichi hago de preferencia los dias martes y viernes, porque son dias
donde los Apus estan con mas energia, y el mismo ambiente esta cargado
de energia, también puedo hacer otros dias para quienes vienen y no
tienen mucho dinero, entonces lo que aqui vale es la fe de ellos, respecto
al lugar puedo hacerlo en su casa o aqui mismo dependiendo de dénde

vienen”.
(Cristébal Huaton, 37 afios, natural de Echarate).

Respecto al cambio de suerte-kutichi tenemos la experiencia de Elizabeth
Sanchez'"" quien nos conté que luego de haber ido al consultorio del curandero
Huaton hacerse leer la suerte, éste le recomendd que llevara a toda su familia
porque les habian hecho un dafio y todos estaban siendo afectados,
especialmente su papa a quien debia curar primero haciendo el despacho

(kutichi) y luego todos debian hacerse bafos de florecimiento en un ambiente

1%8Jorge, 42 afios, natural de Quillabamba. (paciente)

199Para mas informacién ver: Lira “El cambio de suerte” (1969:29-41).
"0Emiliano Mamani, Cristobal Huatén. (curanderos)

'1E]izabeth Sanchez, 37 afios, natural de Abancay.(paciente)

84



acondicionado especialmente para este fin, porque ellos venian de muy lejos y no

tenian mucho dinero para pagar el traslado del curandero.

De los testimonios anteriores podriamos afirmar que el kutichi o cambio de suerte
se realiza mayormente los dias martes y viernes, porque son dias que segun los
curanderos estan cargados de energia. Con respecto al lugar lo pueden realizar
en su consultorio o en la casa del paciente, dependiendo de la economia de los

pacientes.
D. Banos de Florecimiento

Son rituales que consisten en la preparacién de hierbas y algunos otros
elementos como huesos de animales, huevo; dependiendo del diagnostico en la
lectura de coca o naipes. En su mayoria son con fines de prosperidad en el
negocio y trabajo, asi como para curar el mal de susto generalmente en nifios;

teniendo algunos testimonios de curanderos''? y pacientes'3:

“Hago banos de florecimiento, tiene diferentes campos, para el trabajo es
otro, para la salud es otro, cualquier cosa yo te puedo curar, uso agua
florida ya que eso complementa a las plantas que utilizo y le tengo que

pedir a la persona que traiga algunas cosas.

Los barios de florecimiento mas que todo es para negocio, yo le digo: traes
claveles y rezando la cruz de Caravaca, porque yo trabajo puras

oraciones”’.
(Jorge Condorhuanca, 45 afios, natural de Huasao).

“Para hacer barios de florecimiento mayormente hago en Diciembre, ya que
es fin de afio, es bueno estos bafios, porque es como una limpieza general
de todo lo malo que te ha pasado durante el afio y en este mes se bota
para atraer la buena suerte para el siguiente ario, puede ser para el
negocio para tener mas ventas y asi no te falte plata, también hago bafios
para la salud, el estudio, el amor, puedo hacerte para uno de esos o todo
junto dependiendo que diga la coca”. (Catalina Ccorihuaman, 38 afios,

natural de Huasao).

2Jorge Condorhuanca, Catalina Ccorihuaméan y Cristobal Huaton.
3 Mercedes y Elizabeth Sanchez.

85



“Los barios de florecimiento puedo hacer para la salud o para la suerte en
el negocio o en tus estudios, son limpias que se hace cualquier dia 0 mes,
te sirve para botar todo lo malo que te ha estado pasando, y estar como
nuevo después del bafo, porque siempre hay energias negativas que

chocan a uno puede ser por la envidia que te tienen cuando te va bien’.
(Cristébal Huaton, 37 afios, natural de Echarate)
Algunos pacientes nos cuentan su experiencia:

“La curandera Dionicia me dijo que necesitaba hacerme un bafio de
florecimiento porque no me estaba yendo bien en mi negocio, me cito para
que vuelva otro dia, ya que tenia que preparar las hierbas. Cuando volvi,
ya tenia todo listo para el bafio y me dijo: vaya quitandote la ropa y su
ayudante trajo un balde lleno con agua de hierbas, la sefiora Dionicia echo
unas esencias como agua florida y tenia un olor medio fuerte y estaba tibio,
con eso me ha bariado en una tina, desde la cabeza a los pies y mientras
eso, estaba rezando despacio, yo no escuchaba casi nada, entonces no
entendi lo que decia, pero debe ser bueno todo eso porque ahora me va
bien en mi negocio, tengo una tienda y nunca me faltan los clientes, esto
hago cada fin de afio para que nunca me falte dinero.” (Mercedes, 40 anos,

natural de Cusco)

“El sefior Huaton nos hizo barfos de florecimiento, porque toda mi familia
necesitaba una limpieza a parte del Kutichi que le hizo a mi papa, él hizo
preparar con su esposa el agua para el bafio, yo vi que le puso esencias
como agua florida, agua de violeta, flores amarillas y blancas, también vi
que habian muchas hierbas, solo reconoci el molle por su olor fuerte, nos
hizo entrar a un cuarto donde habia una tina grande, entramos uno por uno
y nos dijo que debiamos quitarnos la ropa menos la ropa interior; a todos
nos bafo desde la cabeza hasta los pies mientras rezaba en voz baja;
después del barfio todos nos sentiamos mas tranquilos, es como si todo lo

malo se hubiera ido”. (Elizabeth Sanchez, 37 arios, natural de Abancay)
E. Amuletos

El “dano” se puede prevenir. Para ello existen objetos magicos, llamados

amuletos o talismanes, que se llevan sobre el cuerpo para atraer la buena suerte

86



o alejar las malas influencias. El color rojo como los huayruros, las monedas
viejas de plata, ajo macho y hembra, billetes de fantasia, son elementos
obligatorios para su confeccién. Para que tengan el poder necesario deben estar

debidamente “rezados” por un especialista. Asi tenemos algunos testimonios:

“Preparo todo tipo de amuletos mas que todo para el amor, negocio que
son los que mas me piden, porque estos amuletos que hago son muy
efectivos para atraer la buena suerte, yo hago el amuleto con huayruros,
billetes de fantasia, cintas rojas, chonta y oraciones, también le pongo
esencias como perfumes, agua florida, pusanga; para el amor es diferente,
porque entran cosas de color rojo, también pedazos de ropa de tu pareja,
asi varia lo que yo hago, para el negocio entran otras cosas como billetes
de fantasia flores secas de color amarillo, imanes; tengo de todo precio y
segun lo que quieran los pacientes”. (Cristobal Huaton, 37 arios, natural de
Echarate)

“Los amuletos que tengo lo traigo de Huaraz, algunos también los preparo
aqui, siempre con oraciones y algunas esencias que le pongo para que
sean mas efectivos, mayormente mis amuletos tienen imanes, huayruros,
espadas, porque es para todo, o sea es completo, para que te vaya bien en
el amor, dinero, salud, estudio, tengo de varios precios, algunos también se
pueden llevar como collares, pulseras”. (“Huaracino”, 65 arios, natural de

Huaraz)

En algunos mercados de Cusco hay una seccién dedicada a la venta de diversos
amuletos, algunos ya elaborados y otros para su elaboracion con el especialista
(curandero). Hay toda clase de productos magicos, como: huayruros, imanes, cola
de conejo, cruces de chonta, espinas en forma de cruz, cintas de color, billetes,

herrajes, culebras, variedad de polvos.

Segun los vendedores, la eficacia de algunos amuletos dependera de la exactitud
con la que el usuario diga la oracion correspondiente y siga las instrucciones
impresas en el reverso de la envoltura (esto en caso de que el amuleto ya esté

elaborado).

(Véase fotos del n° 30-32 en anexo fotos).

87



3.3 Elementos
Son todos los materiales que usan los curanderos en los distintos rituales,
constituyendo una parte muy importante en la actividad del curanderismo, los
mismos que han ido cambiando en cantidad, calidad, variedad y procedencia.

Algunos curanderos nos cuentan:

“Las cosas que utilizo para el pago a la tierra, para los amuletos los compro
en el mercado de San Pedro, alli tengo conocidas que ya saben como
despacharme lo que necesito, porque cuando les mando a mis pacientes
les dan cualquier cosa, por ejemplo una vez cuando le encargue a una
sefiora que comprara un despacho lo compré en ofro lugar y estaba
incompleto entonces ya no es igual, porque a la tierra y a los apus se les
tiene que entregar lo mejor claro que hice el pago pero la tierra no recibe
igual y se queda descontenta, por eso yo les pregunto si prefieren comprar
ellos o que yo les dé, para que yo compre me tienen que dejar un adelanto
y Si no les recomiendo donde pueden comprar para que les den completo

el despacho”.
(Emiliano Mamani, 52 anos, natural de Huasao).

“Yo mismo compro los despachos en el mercado de San Pedro o en
Ccascaparo tengo mis caseras y siempre que voy me atienden bien y me
aumentan con velitas o incienso, cuando las personas vienen a consultar y
necesitan algun tratamiento especial yo les mando donde mis caseras a
comprar despacho o algunas otras cositas que necesitemos para su
curacion, a veces tengo que viajar a Quillabamba a traer algunas hierbas

que necesito para los bafios de florecimiento o sesiones de ayahuasca”.
(Cristobal Huatén, 37 afios, natural de Echarate).
A. Procedencia

Las ofrendas estan compuestas por elementos provenientes de diferentes
regiones del pais, utilizando del mismo modo otros importados de la zona

altiplanica y del Brasil.

Ello se debe a la diversidad de componentes y a la influencia que ejercen los

paises antes mencionados en materia de curanderismo.

88



Para las curaciones mayormente utilizan elementos locales, muy pocos hacen uso

de materiales nacionales y algunos extranjeros.

Los curanderos se proveen de materiales para sus diferentes ritos de
comerciantes llamados “Hampe Khatus” que se situan en los principales
mercados de la ciudad del Cusco como son el Mercado Central y el Mercado de

Ccascaparo, ambos ubicados en las inmediaciones del templo de San Pedro.

Las vendedoras gozan de la mayor aceptacién por contar con un stock variado de
mercaderia tanto en calidad como en cantidad y precio, no se descarta el que
exista un vinculo de parentesco o afinidad entre comerciantes y curanderos,
puesto que a su vez los propietarios de estas carpas sirven de nexo de
propaganda recomendando a un determinado curandero para que los atienda,
sea entregando su tarjeta, dando la direccion o directamente, concertando una

cita en el mismo local del “Hampe Khatu”.
(Véase foto n° 33 en anexo fotos)

Es necesario aclarar que las formas de despacho, asi como hierbas medicinales,
amuletos y toda suerte de material utilizado en la actividad son adquiridas por los
“clientes” directamente en los “Hampe Khatus”, recomendados personalmente por

los curanderos.

El expendio de dichos materiales parece ser exclusividad de mujeres mayores en
el caso del Mercado Central, hecho que va acompanado con la venta de

artesania, prendas de vestir y otros.

En el caso del Mercado de Ccascaparo, se observa que el expendio de materiales
para uso curanderil esta a cargo de mujeres jovenes, que dicen haber recibido
como un legado ancestral la forma de preparar el despacho de acuerdo a
cantidades y elementos determinados. Los costos de los despachos son variados
de acuerdo al tipo de rito en el que se los emplea, como también, por la cantidad y
calidad de su contenido. Asi, los despachos referidos al kutichi y Wiscaska estan
entre 10-15nuevos soles, por su composicidén sencilla y comunmente utilizado; en
el caso de los despachos para venta estan entre 15 y 25 nuevos soles. Para el
Pago a la Tierra, el mas econdmico y sencillo esta entre 20-30 nuevos soles y el
mas elaborado y costoso es el Celestial Completo, el cual es preparado en

grandes cantidades, se dice que muchos de sus elementos son puestos en cajas

89



y alcanza un costo no menor de 1500 nuevos soles, pueden adquirirse también
despachos como el Celestial Medio cuyo costo varia entre 800 a 1000 nuevos
soles, y el Cuarto Celestial entre 400 a 600 nuevos soles. También el despacho
especial empleado en otros ritos, dependiendo de éstos se extraen algunos
elementos innecesarios para tal fin, teniendo un valor comprendido entre 40 a 80

nuevos soles.

Es muy probable que pueda encontrarse despachos de costos menores, pero que
a decir de los propios “hampe kathus” no ofrecen las garantias y efectividad del
caso, version recogida en el dialogo con ellos y que puede ser entendida como

una forma de competencia y consolidacion del propio status.

En el caso de las adivinaciones, el uso de materiales pueden ser nacionales (las

hojas de coca, el maiz) o extranjeros (los naipes, las velas).

Para dar efectividad al ritual de amarres de parejas, mayormente se emplean
materiales nacionales y extranjeros, para estos ritos principalmente se emplea
prendas de vestir y algunos objetos personales manufacturados nacionales vy
extranjeros, en muchos casos no se puede distinguir unos de otros. Otra suerte
de elementos utilizados son cabellos, ufias, objetos que se hallan en contacto

directo con las personas a quienes se quiere “amarrar’.

Cabe mencionar que no solo se efectian amarres de tipo sentimental sino
también con la finalidad de retener a los trabajadores y personas cuya presencia
representen un beneficio para quien manda realizar el ritual (familiares, amas de

casa, ahijados, socios, etc.).

En los maleficios se usan mayormente elementos locales, muy poco nacionales y

extranjeros.

El rito dirigido a la invocacion a San Cipriano por ser el libro de origen catdlico y
europeo es de procedencia extranjera, y que algunos curanderos, aunque no lo
conocen, lo ofrecen a sus clientes, es necesario mencionar que en el libro de San
Cipriano se presentan cientos de sortilegios, curaciones, adivinaciones y demas
ritos propios de la época medieval, originando el desuso de algunos elementos y

la imposibilidad de tener acceso a otros, al menos en la zona de Huasao.

Para los banos de florecimiento, se emplean recursos vegetales producidos en la

zona, como son diferentes variedades de rosas, geranios, retama, claveles,

90



romero, ruda, etc., ademas, por la poca posibilidad de que lleguen flores frescas

traidas de otras regiones y del extranjero.

En caso de cambio de suerte, mayormente se usan productos locales vy
nacionales, muy poco extranjeros, aclarando que generalmente para este rito

consideran como elementos los despachos, oraciones y algunas otras ofrendas.
B. Tipos de Elementos

Durante nuestras visitas a los consultorios de los curanderos pudimos observar la

utilizacion de diversos elementos de origen vegetal, animal y mineral.
(Véase fotos del n° 34-36 en anexo fotos)

1. De origen Vegetal

- Incienso

En castellano se llama incienso en quechua “misk’iasnakk”, es decir, olor
agradable. Se emplea en practicas religiosas y magicas, su olor es considerado
como una ofrenda muy agradable a los espiritus de los antepasados y ala
Pachamama, entre otras demandas son solicitadas para cazar a los espiritus

malignos.
- Los Huayruros

Son pepitas de dos tipos: primeramente tenemos una que es enteramente roja
escarlata, los quechuas la llaman “china wauyrura” o “wayruro femenino”. En
cuanto al del color rojo escarlata con una pequefia mancha negra se le llama
‘orqo wayruro”, que quiere decir “wayruro masculino”. Cuando se manifiesta en
las mesas, la asociacion del grano masculino con el femenino simboliza el deseo
de que los planes amorosos sean realizables préximamente o en el caso de una

unidn que ya existe, reine en ella el amor, la armonia y para atraer dinero.

Entre los autores que mencionan estos granos como elementos de las mesas,

encontramos al padre A. Jorge Lira''4.

4V er: Lira: “Medicina Andina, Farmacopea y Rituales” (1985:106).
91



- La Willka

Willka, son unas almendras redondas que traen de las montafias o valles de la
Convencion y Marcapata. Tiene color café y por el centro de la almendra

adquieren formas de pie humano, herrajes o en forma de perro.

Su presencia en la mesas es indicativo del deseo de la buena suerte por lo que
respecta a los humanos y sus empresas.
Se tiene una referencia de J. Lira que en los alrededores del Cusco son utilizados

por sus usos magicos y singulares.
- La Nuez Moscada

Es integrado en las ofrendas complejas por su alto olor aromatico. Ademas, esta
nuez se utiliza para medicaciones diversas que a veces, toma un giro magico; asi

como las hojas de la coca se las mastica en el tratamiento del mal de aire.
- El Clavel

Cuando se da inicio o se termina la preparacion de la mesa, con bastante
frecuencia se siembran pétalos de flores de clavel de colores blanco y rojo sobre
ella. El hecho de esparcir claveles sobre la mesa, equivale a una especie de

apertura o conclusion ritual, para acabar su caracter magico religioso.

- Larosa
A veces en lugar de poner claveles sobre la mesa iniciada o terminada, se
siembran pétalos de rosas, generalmente blancas. Como en el caso del clavel,

sus pétalos son puestos sobre la mesa para acentuar su poder magico.
- Hanku caiihua

Fruto preferido por los ofrendados, porque ademas de ser agradable es
abundante, porque los frutos son menudos y suficientes, se utilizan en ofrendas

benéficas.

- Coca mogllo

Semilla de coca; se pone de doce pares y es muy deseado por las deidades.

92



- Sara

La finalidad de este alimento en los pagos, es efectuar ofrendas benéficas en la
agricultura, para obtener un mejor producto. Su utilizacion en las ofrendas

proviene desde épocas del incanato.

2. De Origen Animal

-  Millma

Las mesas llevan lanas que estan cargadas en fibras bastante largas, provienen

de los auquénidos, corderos, etc.

Entre los colores mas utilizados, aparte delas blancas que son naturales, las otras
lanas son tefiidas con tintes de anilina, generalmente en amarillo claro,
anaranjado, rosado, rojo y verde claro. Es mas raro encontrar lanas color café
claro, en tal caso se trata de un tinte natural. Al comienzo de la preparacién de la
mesa, el curandero dispone de esas lanas, escogiéndolas por color, comienza por
estirarlas, luego alternando una blanca con una de color, las coloca formando un
circulo. A veces, cuando debe entrar un feto en la mesa, el curandero puede
adornarlo con alguna de estas lanas, atadas alrededor del cuello y de las patas,

antes de ponerlo.

En la composicién de mesas maléficas, difieren de las benéficas por su valor, en
los cuales son café oscuro, morado y negro. Siempre en funcién del simbolismo
de los colores, estas lanas tienen significaciones malévolas y son generalmente
dirigidas a los espiritus malignos, los de color café expresan intenciones de
causar disminuciones fisicas que pueden ir hasta la muerte, como también
pérdidas financieras o desastres agricolas. En cuanto a las lanas moradas y
negras, manifiestan intentos de hacer sufrir al préjimo, bajo la forma de

enfermedades, accidentes, etc.

Solas o juntas con otros elementos son generalmente trenzadas y utilizadas en
circunstancias particulares. Finalmente, en especial las negras y las moradas
sirven también contra brujeria y en materia de conjuro o de proteccién contra
suertes y desgracias eventuales; en estos casos pueden ser integradas aun en
mesas en las cuales todos los componentes son dedicados a los esfuerzos

benéficos.

93



- Sullu o feto

Segun los objetivos buscados, las mesas importantes llevan fetos de auquénidos,
carneros, cerdos, etc.; los fetos de los auquénidos son puestos en las mesas
como dones muy preciados por los espiritus ancestrales y por la Pachamama, los
emplean de modo especial para ofrendas complejas.

El hecho de utilizar fetos de auquénidos para practicas benéficas viene de
tradiciones antiguas que atribuyen un caracter sagrado a estos animales, que
eran frecuentemente sacrificados durante las ceremonias religiosas. En cuanto al

empleo de fetos de cerdo, es cuando los fines son malévolos.
- Wira o untu

En todas las ofrendas se encuentran varios pedazos de grasa animal de un color
amarillo claro, esta grasa proviene en especial del pecho de la llama, a veces de
la alpaca y muy raramente de la vicufia y del venado.

Existe otra grasa de animal que a veces se emplea para practicas maléficas, se
trata dela grasa del zorro, que es menos aceitoso que el de los auquénidos y de

un color mas oscuro.
- Conchas marinas

Su presencia en las ofrendas es una especie de pago a los espiritus ancestrales
para que concurran y atormenten a los seres maléficos, fuera de este uso

particular, estas pequenas conchas sirven igualmente para practicas medicinales.
- Estrellas de mar

Se ve en las ofrendas, como simbolo de suerte; los curanderos las clasifican en
“orqo estrella”= masculino y “china estrella” = femenino.

Se observa también el uso de batracios, reptiles, aves e insectos.

3. De Origen Mineral
-  Kollpa

Su presencia en las ofrendas complejas indica el deseo de ser protegido e
inmunizado contra enfermedades atribuidas en especial a fendmenos

sobrenaturales, el alumbre es empleado contra la brujeria.
- LaPiedralman
La funcion de este mineral en las ofrendas complejas es atraer la buena suerte.

94



- Otros elementos
Utilizan también frutas secas, caramelos, galletas, fideos, pan y deshechos.
- Lauvaseca

Comunmente llamadas “pasas”. A causa de su sabor, su funcidén en las mesas es

la de un alimento para “dulcificar” a los espiritus ancestrales y a la Pachamama.
- Frejoles

Con mucha frecuencia se pueden ver en las mesas benéficas frejoles blancos, su
presencia en las ofrendas complejas representa una ofrenda alimenticia hecha a

los espiritus.
- Confites, Caramelos, Galletas

Su presencia en las mesas es por la idea de agradar a la Pachamama, de

“dulcificarla”, ya que se piensa que a ella le gustan todos estos distintos dulces.
- Fideos

Su funcién en las ofrendas complejas, es de alimentar a los seres sobrenaturales,

tanto a la Pachamama como los espiritus de los antepasados.
- Figurillas de Estafio

Son diferentes figuras hechas de estafio, su funcion en las mesas es de obsequio

a los seres sobrenaturales, sin manifestar una demanda particular.
- Mixtura y Serpentina

El hecho de desparramar mixtura de papel y cubrir con serpentinas de varios
colores sobre las mesa tendria por objetivo ya sea de “concluirlas” o de

“honrarlas”.
- Qori libro o Qolqe libro

Son pequenos pedazos de papel metalico color plateado y dorado. Es utilizado en

las distintas ofrendas.
- Lacruz

Es de plomo, simbolo de ritual catdlico incorporado a la parafernalia tradicional de

las ceremonias quechuas.

95



- Papel despacho

Papel imprenta que sirve para envolver el despacho, es de color blanco para las
intenciones benéficas, color rojo para el tinki, papel de regalo para curar el mal de

susto, para hacer maleficios debe ser color negro.
- Lloge Seda, Paiha Seda, Panti Seda

El Pana seda lo constituyen pedazos de hilo de seda de colores claros (blanco,

amarillo, anaranjado), se usan en los despachos benéficos.

Lloge Seda, lo componen pedazos de hilos de colores oscuros (azul, negro, cafeé,

violeta, verde) son para los despachos malévolos.

Panti Seda, son pedazos de hilo de color rosado y rojo utilizado en cualquier tipo

de despacho.
- San Nicolas Tanta

Pan de san Nicolas, toman ese nombre un par de panecillos elaborados de harina

de trigo con una grabacion de la efije de san Nicolas, en una de sus caras.

Ademas, los laiqas utilizan prendas intimas de la persona a quien se quiere daiar,

0 secreciones como excremento, orina y otros.

96



CAPIiTULO IV

BIENESTAR/ENFERMEDAD EN HUASAO
A. Concepto de bienestar

Existe un término que puede servirnos como marco de referencia para
sumergirnos en la profundidad de la logica de los curanderos sobre el concepto
de bienestar o “normalidad”. El término es “Kutichy”, que se refiere concretamente
al retorno a la normalidad, entonces la accion de “Kutichy” implica rechazar el
agente perturbador que provoca el mal, haciendo regresar a su fuente de origen

que puede residir en la tierra, en la accion del layqa o el mal viento.

La normalidad, en cierto grado es considerado como sagrado. Todo lo que es
anormal tiene poder sobrenatural. Para su comprension se ilustra con un ejemplo
muy frecuente: el de los campesinos que sufren de defectos corporales se
inclinan a ser curanderos (pagos), segun ellos tienen poder sobrenatural porque
no son normales. Por otro lado, perder el estado normal es diagnosticado como
enfermedad, como ciertas limitaciones en la habilidad del paciente para integrarse

dentro de la sociedad.

Leach explica esta relacion normal/profano y anormal/sagrado’®, enfermedad y

kutichy pertenecen a la normalidad y por ende son sagrados.
Al respecto, los curanderos''® manifiestan:

“Estar bien es cuando una persona puede hacer normal sus actividades sin
sentir ningun dolor fisico o espiritual y todo lo que hace le sale bien, sin

mayores problemas”. (Cristobal Huaton, 37 afios, natural de Echarate)

“Cuando vienen a consultar sélo con mirarles puedo saber si esa persona
es buena o mala, sintiendo sus energias y al leer su suerte, la coca me
confirma cémo esta la persona y si es agradecida con la tierra y los
espiritus todo le va a seguir yendo bien, caso contrario surgiran problemas

en su vida”.

(Emiliano Mamani, 52 afios, natural de Huasao).

5Ver: Leach “Cultura y Comunicacion, La Légica de la conexién de los simbolos” (1985:80).
16Cristobal Huaton, Emiliano Mamani y Catalina Ccorihuaman.

97



“Yo presiento cuando alguien va a venir a consultar y leyendo en la coca
puedo saber el estado de la persona, y la armonia en su casa o trabajo; a
la vista si esta bien salen las hojas enteras y solo necesitara una proteccion
como un bafio de florecimiento”.(Catalina Ccorihuaman, 38 afios, natural de

Huasao)
B. Concepto de Enfermedad

Los curanderos atribuyen a la enfermedad en general, como la falta de armonia
entre el ser humano y su entorno social y natural. Creen que la enfermedad se
encuentra fuera del organismo humano, pero que se halla en el medio ambiente,
es considerado como un ente autbnomo y nocivo cuando penetra al organismo.
Estas ideas no son equivalentes a lo que manifiéstala ciencia moderna, la cual
establece que la enfermedad es algo intrinseco al cuerpo humano, de manera que
la enfermedad es como una especie de distorsion temporal o definitiva en los

equilibrios vitales.

La muerte es provocada por la enfermedad, entonces la enfermedad es el transito

entre la vida y la muerte y “Kutichy” sirve para controlarla.
Las cronicas de Polo de Ondegardo dicen al respecto:

“Todas las enfermedades venian por pecados que vuiesen hecho (de no
auerreuerenciado al Sol y Luna y Huacas, de no auerguardado ni celebrado
de todo corazon las fiestas de los Raymes que son las de los meses del
ano; acussauanse de la fornicacion, en quanto era quebrantar el
mandamiento del ynca de no tener mujer agena ni corromper doncella
alguna, y de auella tomado sin que se la diese el inca e no por quetuuiesen
que la fornicacion de si fuesse pecado, porque carecian de este
entendimiento; acussauanse de matar y urtar, teniéndolo por graue pecado,
y lo mesmo de la murmuracion, principalmente si auia sido contra el ynca y
contra el Sol.). Y para el remedio vsauan de sacrificios y vitradeso también

se confesauan vocalmente.”""

"7Ver: Polo (12).
98



Sobre el concepto de enfermedad, los curanderos''® manifiestan:

“La enfermedad es cuando una persona de un momento a otro se siente
decaido como golpeado, a veces no le da ganas de comer o Ssiente
hincones en los pies, entonces te vas al médico y él te da como anestesia y
luego, igual sigues, y te va afectando, o sea, va avanzando, o sea, no estas
para un medico, sino para el curandero, tal vez te han trabajado una
maldad en el pecho, en el pulmdn, ahi esta el punto por lo cual te sientes

mal’.
(Cristobal Huatén, 37 afios, natural de Echarate)

“Cuando uno esta enfermo empieza a tener dolores por todo el cuerpo y
cuando va al médico éste no le encuentra nada, entonces busca al
curandero para que le diga que es lo que tiene y con la lectura de las hojas
de coca yo puedo ver de qué esta mal mientras le pregunto desde cuando
empezo a sentir dolores, a veces me dicen que mientras la persona
trabajaba en la chacra sinti6 un viento fuerte otros me dicen que al salir de
Su casa se empezaron a sentir mal entonces yo puedo saber mas o menos
el origen de su mal, a veces veo también en la coca que le hicieron alguna
brujeria y es por eso que empeoran sintiendo desgano, falta de apetito y
otros malestares en el cuerpo”. (Emiliano Mamani, 52 afios, natural de

Huasao).
1. Origen de las Enfermedades

Con respecto a la causa de las enfermedades tenemos de origen sobrenatural, de

origen natural y humano.

A. De Origen Sobrenatural

- Mal Viento o Sogawayra

Es una enfermedad ocasionada por la posesion maléfica del soqga, es decir, los
espiritus de los antepasados que viven en roquedales, sepulturas, etc., y que
atacan a sus victimas cuando caminan solos por esos lugares. Esta enfermedad
vuelve tullidos a los hombres, hasta matarlos. Un curandero nos relata una

experiencia:

"8Cristobal Huaton y Emiliano Mamani.

99



“Una vez un serior vino a buscarme pidiendo que vaya a su casa, ya que su
familiar se sentia muy mal, entonces al leer en los naipes vi que esa
persona estaba muy mal fue asi que acudi a su casa y cuando lo vi era un
vigjito que se quejaba de dolores y que no podia caminar entonces le
pregunté: lo que le habia pasado y él me dijo que: mientras caminaba cerca
al cementerio de regreso a su casa sinti6 un viento muy fuerte y cuando
llegb a su casa, poco a poco empezo a sentirse mal y ya no podia
mantenerse de pie entonces le pidié a su hijo que fuera en busca de mi
persona...para empezar a curarle le pasé con un preparado de hierbas que
tengo desde la cabeza hasta los pies, mientras rezaba; esto repetimos por
3 dias sequidos durante la tarde, al tercer dia hice un despacho y le dije a
Su hijo que enterrara el despacho cerca al cementerio por donde le habia
pasado el mal viento a su papa, en horas de la tarde, antes de que se
escondiera el sol y para que a él no le pase mal viento le da un poquito de
un preparado que tengo para que se lo tome antes de ir al lugar y también
le dije que, mientras enterraba el despacho rezara un padre nuestro,
agradeciendo y pidiendo al sefior y a los Apus que su papa termine de

recuperarse”. (Jorge Condorhuanca, 45 afios, natural de Huasao).

B. De origen Natural
Pacha Hapisqga
Cuando la tierra “agarra” el alma de una persona a raiz de una caida subita.
sintomas generalmente son sobresaltos durante el suefio y la pérdida del

apetito.

Cuando un enfermo esta grave y al borde de la muerte, se debe confeccionar un
mufeco de pichuhuira (cebo del pecho de la llama), luego, con tako (éxido de
hierro) se pinta la parte afectada por la enfermedad, después, se prepara un
despacho con el que se soba todo el cuerpo del enfermo tres veces, en seguida
se lleva al lugar donde le agarré la enfermedad para quemarlo, en ese momento,
el enfermo se siente diferente, decae y empeora, llega hasta el borde de la muerte

y si el enfermo logra superar este trance puede sanar y recuperar su salud.

Puquio Hapisqga

La persona que es poseida por el espiritu del manantial, sufre una infeccién

generalizada, le brotan ampollas en el rostro y a veces en todo el cuerpo,

100

Los



expulsando agua en forma de sudor constante. Al respecto tenemos el testimonio

de un paciente:

“Una vez cuando estaba caminando de dia por el campo me dio mucha sed
por tanta calor que hacia y tomé agua de un manante, yo no creia en lo
que mis abuelos me contaban acerca de los espiritus que rondan por esos
lugares. Cuando llequé a la casa de mis abuelitos sentia mucha sed y a los
pocos dias empecé a sudar mucho, mientras mas agua tomaba, mas me
salian unos granitos como ampollitas en mi cara y me asusté, cuando me
vio mi abuelita me pregunté si habia tomado agua de algun manante, yo le
dije que si, entonces me dijo que la llevara al lugar donde habia tomado el
agua, ella sabia como curar este mal porque su papa era curandero y le
habia ensefiado hace mucho tiempo. Ella hizo unos rezos y enterro cerca
al manante un paquetito de color blanco y me dijo que rezara y luego que
pida disculpas a los espiritus por no creer en su existencia y tomar su agua

sin permiso”. (Javier, 22 afios, natural de Urcos)
- Wayra Hapisqga

Es provocado por el mal viento, puede llegar a desfigurar el rostro de la persona

afectada, también puede causar desmayo y nauseas.

- Chiri y Qoiii Onqoy
Osea, que el exceso de “frio” o “calor “afecta el organismo. El calor puede
deberse a la insolacion o por estar cerca del fuego, asi como por consumir cosas
calidas, licor, frutas.
El frio es provocado por la humedad o por estar en zonas frigidas. Muchos creen
que cualquiera de esos excesos provoca la gripe.

- Mal de Susto

Es el espanto que afecta al ser humano por una subita impresion emotiva que
produce la “Huida del alma®, los sintomas son: pérdida de apetito,
enflaquecimiento de la persona y otros''9. Al respecto la sefiora Yeny nos cuenta

el caso de su hijita Mayra:

""9Para mas informacion ver: Céceres “Susto o Mancharisqa, Perturbaciones Angustiosas en el Sistema
Meédico Indigena Andino” (2008).

101



“Un dia cuando estabamos en la casa, mi hijita estaba jugando en el
segundo piso, mientras yo estaba cocinando escuché un grito, era mi hijita
que se habia caido de las gradas, le pasé con alcohol llamando a su anima
pero creo que el susto fue muy fuerte porque empezd a bajar de peso, y en
las noches lloraba, no podia dormir bien. Esta es la segunda vez que
Mayra se asusta fuerte, anteriormente la sefiora Dionicia me habia dicho
que esto volveria a pasar sino le hacia curar bien del primer susto que tuvo,
esa vez ya no pude regresar donde la curandera porque volvi a Lima y
pensé que con una sola curada iba estar bien, ya que yo la veia mejor a mi
hijita pero después de un afio nuevamente le pasa esto, entonces me vine
de frente donde la curandera Dionicia porque vi que sus deditos de Mayra
se estaban pelando y cada vez estaba mas flaquita y casi ya no comia, es
asi que vine ayer y hoy para que le cure, ayer le hizo un bario, hoy le hara
el dltimo barfio y un despacho y me pidié que trajera la ropita de mi hija con

la que estaba ese dia que se cayod”. (Yeny, 35 afios, natural de Lima).
(Véase fotos n°37 y 38 en anexo fotos)

C. De Origen Humano
- Mal de Ojo

Es una enfermedad que afecta mayormente a los nifos debido a que son mas
vulnerables a atraer miradas fuertes. EI Mal de Ojo siempre procede de alguien
cercano, alguien del entorno (familia, vecinos, companeros de trabajo) y no
siempre es voluntario o consciente. La mayoria de las veces nos pueden echar un

Mal de Ojo sin ser conscientes de que lo estan haciendo.

Los sintomas que los nifios presentan son: llanto continuo (sin haber causa

aparente alguna), falta de apetito, insomnio (se suelen despertar por la noche).
- Hechizo o Brujeria

Se produce por accion del enemigo, en peleas familiares o por envidia de algun
vecino, utilizan la brujeria para venganza o satisfacer su odio. Para ello solicitan

los servicios del laiqa (brujo). Al respecto una paciente nos cuenta:

“Vine a Huasao para hacerme leer la suerte con un curandero porque me
dijeron que son buenos y me recomendaron a un curandero que atiende a

la entrada de la plaza le conocen como Willag Huma, felizmente hoy dia

102



estaba atendiendo y no tenia mucha gente, me atendié rapido. Cuando me
leyo en los naipes me dijo que habia una mujer que nos habia hecho dario,
en especial a mi esposo, ésta mujer ha ido donde un brujo para que nos
separemos y ella se quede con mi esposo; el curandero me dijo: “a tu
esposo le han trabajado un amarre, seguro que ella ha consequido alguna
ropa de tu esposo y con eso es mas efectivo, por eso estan discutiendo
mucho y ya no hay comprension entre ustedes”. Yo no creia en la brujeria,
pero sSi sé quién es esa mujer; porque una vez cuando yo estaba
caminando por la calle, una mujer empezo6 a insultarme y me dijo que mi
esposo no me queria, que la queria a ella y que solo estaba conmigo por el
embarazo, yo no le hice caso y segui caminando, seguro que es ella
porque hasta me amenazoé si no lo dejaba a él, ella haria cualquier cosa
para separarnos. Entonces el curandero me dijo que tenia que deshacer
ese hechizo para que todo regrese a ser como antes, pero que me iba a
costar carito y no traje mucho dinero entonces le dije que voy a volver otro

dia”. (Gladis, 28 afios, natural de San Jerénimo)

103



1.

CONCLUSIONES

El curanderismo forma parte de la creacion espiritual del hombre bajo la
concepcion magico religiosa de la relacion del hombre y sus divinidades, la
creencia en poderes mas alla de la capacidad y poder humano; la
busqueda de un equilibrio con la naturaleza, manteniendo bienestar fisico y
espiritual mediante la reciprocidad con los Apus y/o divinidades a través de
practicas o ritos magicos dirigidos por especialistas, desde la aparicion del
hombre hace 2 millones de afios antes de cristo. El curanderismo del Peru
y Cusco mantiene la religiosidad andina pese a los cambios que tuvo a
partir de la invasibn de los espanoles. El proceso histérico del
curanderismo en Huasao de acuerdo a la informacién bibliografica que se
logré obtener, tiene sus inicios en el distrito de Huaro, provincia de
Quispicanchis, departamento del Cusco posiblemente entre los afios de
1500-1530 antes de la invasion espafnola. Se podria creer que a raiz de la
migracion, los curanderos encontraron en Huasao mejores posibilidades
para el desarrollo de su actividad, por la cercania al Apu Pachatusan, quien
les brinda proteccién y tierras fértiles para los cultivos y crianza de
animales, siendo respetado y venerado por los pobladores del lugar y
pueblos vecinos. Han existido curanderos muy reconocidos por sus
aciertos y curaciones; heredando sus conocimientos a sus parientes y
personas cercanas a él, como es el caso de Benito Ccorihuaman quien
dej6 su legado a su nieta la sefiora Catalina Ccorihuaman.

El curanderismo en Huasao persiste pese al avance de la medicina
cientifica, debido a la necesidad que las personas tienen, de creer que hay
ciertas enfermedades que el médico no puede curar; enfermedades como
mal viento, mal de susto, brujeria, etc.; los cuales estan fuera del alcance
de la medicina cientifica; en estos casos las personas acuden por
recomendacion de parientes o amistades a un curandero o curandera de
confianza, quienes al atender al paciente lo primero que hacen es un
diagnostico mediante la lectura de coca o naipes para luego recomendar el
tratamiento. Asi mismo los curanderos adquieren el don de curar mediante
fendmenos naturales, revelacion en suefios o por herencia de algun
familiar. Antes y durante los rituales, los curanderos invocan a su Apu

protector y a todos los Apus cercanos al lugar donde se encuentren,

104



creando un ambiente propicio de sanacion, aumentando la fe del paciente
hacia el curandero y a los espiritus que habitan en la naturaleza. Para los
rituales, los curanderos utilizan diversos elementos de origen vegetal,
animal y mineral; los mismos que son adquiridos en los diferentes
mercados del Cusco. En Huasao existen watoq, hampeq y laiga al mismo
tiempo; aclarando que en su mayoria son watog-hampeq, debido a que
realizan adivinaciones y curaciones; existiendo una gran demanda por la
efectividad de los rituales, propiciando el turismo mistico y la migracion de
curanderos procedentes de diversas zonas del pais, quienes introducen el
uso de nuevos elementos como: los naipes, el maiz, velas, esencias. Con
el motivo de difundir el curanderismo de la zona se realiza una festividad
denominada “K’intu Raymi”, la cual es realizada los primeros dias del mes

de Agosto, donde participan algunos curanderos de Huasao.

105



BIBLIOGRAFIA
ANGLES VARGAS, Victor

1988 “Historia del Cusco Incaico”. Edit. Industrial Grafica S.A. T. I, T. lll, Lima.
ARRIAGA, Pablo José de

1920 “La extirpacion de Idolatria en el Pera”. (Coleccidon de libros y documentos

referentes a la Historia del Peru. T. |, 2da Serie. Col. Urteaga-Romero), Lima.
BAEZ Jorge

1988 “Los oficios de las Diosas”, Universidad Veracruzana, Fél IX, Xaiapa
BRODA, Johanna y BAEZ Jorge

2001 “Cosmovision, ritual e identidad de los pueblos indigenas de México”,
Conaculta/FCE. México.

CACERES Ch., Efrain

2008 “Susto o Mancharisqa: Perturbaciones Angustiosas en el Sistema Médico

Indigena Andino”. Edic. Instituto Nacional de Cultura-Cusco, Peru.

1988/2002 “Si Crees los Apus te Curan: Medicina Andina e Identidad Cultural”.
Edit. CMA/CICTA; Cusco-Peru.

CAILLOIS, Roger

1942 “El Hombre y lo Sagrado”; Editorial Fondo de Cultura Econdmica; México;

Segunda Reimpresién 1996, Traduccion Juan José Domenchina.
CALVO C, Rossano

2010 “Salud y Magia en un Poblado Andino Cusquerio” en Boletin de Lima, N°
159, pp. 129-135. Lima-Peru.

CARMONA CRUZ, Aurelio

1993 “Propuesta de un Marco Conceptual para el Estudio de la Medicina

Tradicional Andina” en Revista Universitaria N° 135- UNSAAC. Cusco-Peru.

CASTANEDA, Carlos
2000 “Las Ensenanzas de Don Juan”, 2° ed. Mexico: FCE.

106



CAYCHO JIMENEZ, Abraham

1981 “Nosografia y Medicina Tradicional”, en Boletin de Lima, N° 16-17-18, pp.
33-64. Lima-Peru.

CAZENEUVE, Jean

1972 “Sociologia del rito”, Amorrortu Editores, Buenos Aires.

COBO, Bernabé

1993 “Historia del Nuevo Mundo”; Edit. Biblioteca de Autores Esparfioles. Madrid.
CHIAPPE, Mario; LEMLIP, Moisés; MILLONES, Luis

1985 “Alucinégenos y Shamanismo en el Peru Contemporaneo”, Peru Graph

editores, Lima-Peru.

DALLE, Luis

1969 “El Despacho” en Revista Allpanchis Phuturinga Nro. 1. IPA, Cusco-Peru.
DE LA VEGA, Inca Garcilaso

1918 “Comentarios Reales”: Vol. |. Lima

DEL ZOTTI, Carlo Liberio

1974 “Brujeria y Magia En América”; Plaza y Janes, S.A. Editores, Barcelona.
DONOVAN, Frank

1978 “Historia de la Brujeria”; Alianza Editorial S.A. Madrid

DOUGLAS, Mary

1973 “Pureza y Peligro una anélisis de los conceptos de Contaminacion y Tabu’.
Siglo XXI de Espafia Editores, S.A.

ECO, Umberto
2001 “Cémo se hace una tesis”; Edit. Gedisa, S.A. Barcelona-Espana
ELIADE, Mircea

1960 “El Chamanismo y las Técnicas Arcaicas del éxtasis”; Fondo de Cultura

Econdmica, S.A. México.

107



1972 “El Mito del eterno Retorno: arquetipos y repeticiones”. Madrid,: Editorial

Alianza.
1998 “Lo Sagrado y lo Profano”, Editorial Paidos, Barcelona Espania.
FLORES OCHOA, Jorge A.

1998 “La Misa Andina’ en Actas del IV Congreso Internacional de Etnohistoria,
PUCP, Lima.

FRAZER, James George

1981 “La Rama Dorada”; Fondo de Cultura Econémica, México.
FREUD, Sigmund

1999 “La Interpertacion de los Suefios”; Madrid, Alianza Editorial.
FRISANCHO PINEDA, David

1988 “Medicina Indigena y Popular”; Edit. Los Andes, Lima-Peru.

1986 “Curanderismo y brujeria en la Costa Peruana”, Talleres Graficos de

Lytograph, Lima.
GAREIS, Iris

1963 “Brujos y Brujas en el Antiguo Peru: Apariencia y realidad en las fuentes
historicas”.Vo. 53 N°198 Revista de Indias Graficas Urpe, S.A. Rufino Gonzales,
Madrid.

GOW, Rosalind y CONDORI, Bernabé

1976 “Kay Pacha: Tradicion Oral Andina”. CERA “Bartolomé de las Casas’,

Cusco.
GUAMAN POMA DE AYALA, Felipe

1993 “La Nueva Crénica y Buen Gobierno”; Edit. Fondo de Cultura Econdmica,

Lima-Peru.

GUSHIKEN, Jose J.

1977 “Tuno: El Curandero”; Biblioteca Universitaria, Lima-Peru.
HERISSE, Marc y ESPARVIER, Jean

1972 “Los Milagros”; Edit. Bruguera. Barcelona-Espafa

108



LASTRES, Juan
1951“Historia de la Medicina Peruana™ U.N.M.S.M. Vol. |. Lima-Peru.
LEACH, Edmundo

1985 “Cultura y Comunicacion, La Légica de la conexion de los simbolos”; Siglo
veintiuno de Espafia Editores, S.A. Madrid.

LEVI-STRAUSS, Claude.
1997 “Antropologia Estructural”. Ediciones Altaya. Barcelona.
LIRA, Jorge A.

1969 “El cambio de suerte” en Revista Allpanchis Phuturinga Nro.1. IPA, Cusco-

Peru.

1985 “Medicina Andina, Farmacopea y Rituales”; Centro de Estudios Rurales

Andinos “Bartolomé de las Casas” Vol. 6, Cusco.

LOAIZA, Héctor

1998 “El Camino de los Brujos Andinos”; Edit. Diana, México.
MALINOWSKI, B.

1985 “Magia, ciencia y religion”. Planeta- Agostini, Barcelona.

MAUSS, Marcel

1970 “Lo Sagrado y Lo Profano”, Barral Editores, S.A., Barcelona-Espana.
MEDINA CALLER, Wenner Antonio

2003 “Huasao una Nueva Perspectiva de Curanderismo Andino”. Tesis para optar

titulo de Licenciatura en Antropologia, UNSAAC.
MELENDEZ PALOMINO, Yolanda

2002 “La Ruta Mistica Cusco-Huaro: Posibilidad de Diversificacion Turistica”.

Tesis para optar titulo de Licenciatura en Turismo, UNSAAC.
MOLINA, Cristébal de

1943 “Fabulas y Ritos de los Incas” (Las Cronicas de los Molinas. Col. Francisco
A. Loayza, Serie |, T. IV). Lima.

109



NUNEZ DEL PRADO, Juan Victor

1979 “La Jerarquia, Religiosa Andina”, Revista Cielo Abierto, No 2, Lima.
PENNERTHORNE, Hugues

1974 “La Brujeria”; Edit. Bruguera S.A., Barcelona-Espanfa.

PILARES VILLA, Rubén

1992 “Turismo Mistico, Parodia o Trascendencia”, Fondo Editorial Ayar, Qosqo-

Peru.
PODERT]I, Alicia

2005 “Brujas Andinas, La Inquisicion en Argentina”; Cervantes Publishing-Sidney,

Australia.
POLIA MECONI, Mario

1996 “Despierta remedio cuenta” Adivinos y Médicos del Ande”, Ed. PUCP, Lima-

Peru.
POLO DE ONDEGARDO, Juan

1916 “Informacion acerca de la Religion y Gobierno de los Incas” en “Coleccion”

Urteaga Romero, vol. Ill, Lima.

1906 “Instruccion contra las ceremonias y ritos que usan los indios al tiempo de su

infidelidad”. (Revista Histérica), Lima.

PRITCHARD, Evans:

1973 “Las teorias de la religion primitiva”, Siglo XXI, México.

1937 “Brujeria, Magia y Oraculos en los Azande”; Edic. Anagrama, Espafia.
RICARD LANATA, Xavier

2007 “Ladrones de Sombra”; Centro Bartolomé de las Casas-CBC. Cuzco-Peru.
ROZAS ALVAREZ, Jesus Washington

2005 “Los Paqo en Q’ero” en “Q’ero, el ultimo ayllu inka”, edic. 2°, Fondo Editorial
de la Facultad de Ciencias Sociales, UNMSM-INC, Lima, p. 265-276.

1992 “Sana Sana, Patita de Rana”, en El Qosqo: Antropologia de la Ciudad.
Ministerio de Educacion del Japén y CEAC. Cusco.

110



TYLOR, E. B.

1977 “Cultura primitiva”. Editorial Ayuso, Madrid.

TOMOEDA, Hiroyasu

2000 “Estética del Ritual Andino”; Museo Etnoldgico Nacional de Japon, Osaka.
TOMOEDA, Hiroyasu y MILLONES, Luis

1992 “Mestizos y curanderos: Salud y ritual en el Cusco contemporaneo”. Museo

Etnologico Nacional de Japdn, Osaka.
TOMOEDA, Hiroyasu; TATSUHIKO, Fuji y MILLONES, Luis

2004 “Entre Dios y el Diablo, Magia y poder en la costa norte del Peru”; IFEA,
Fondo Editorial de la PUCP, Lima.

URTEAGA, Horacio y ROMERO, Carlos A.

1916 “Relacion de las Fabulas y ritos de los incas”, en “Coleccion de libros y

documentos referenciales a la historia del Peru”, Vol. |. Lima-Peru.
VALCARCEL, Luis E.

1964 “Historia del Peru Antiguo”, T. Il; Edit. Juan Mejia Baca, Lima-Peru.
VALDIVIA PONCE, Oscar

1986 “Hampicamayoq: Medicina Folklérica y su Substrato Aborigen en el Peru’;
Ed. UNMSM, Lima-Peru.

VALDIZAN, Hermilio

1944 “Historia de La Medicina Popular Peruana”; Edic. Hora del Hombre, Lima-

Peru.
VALDIZAN, Hermilio y MALDONADO, Angel

1985 “La Medicina Popular Peruana”, Ed. Facsimilar de la U.N.M.S.M. Lima-

Peru.
VAN DEN BERG, Hans y SHIFFERS, Norbert

1989 “La tierra no da asi no mas: Los ritos agricolas en la religion de los aymaras-
cristianos”; Edit. CEDLA, Netherland.

111



MAPAS

- http://lwww.map-peru.com/es/mapas/ficha-los-distritos-de-la-provincia-de-
quispicanchi-1

- http://www.map-peru.com/es/mapas/ficha-distrito-de-oropesa

112


http://www.map-peru.com/es/mapas/ficha-distrito-de-oropesa

ANEXOS

ANEXO N°1: MAPAS

Mapa N° 1

Zona de
investigacion :
Comunidad de

Huasao, hoy
Centro Poblado

Oropesa es un Distrito de la Provincia de Quispicanchis.
(Fuente: Gobierno Regional del Cusco)

Mapa N° 2

S

Huasao pertenece al distrito de Oropesa
(Fuente: INEI)

113




ANEXO N° 2: FOTOS

Foto N°1
POMT I FISESVALLAVIZA . - HICHESEROS DE3vEMOS

AJCAVIVVHICHESE [IVLLA

— LS e
= . ':fg-‘;kf\: gq’-;“, o-{'-a o
- 2 S5
s 25 "

oy
)\ 4

Curanderos-hechiceros
(Fuente: Guaman Poma de Ayala’20)

Foto N°2

Centro poblado de Huasao

120V er Guaman Poma “Nueva Crénica y Buen Gobierno” (1993:199-200).

114



Foto N° 3

Capilla del Centro Poblado de Huasao

Letreros de los curanderos y curanderas de Huasao.
Foto N° 4

Mural del “Maestro curandero inka”

115




Foto N° 5

Letrero del “Maestro curandero Willag Huma”

Foto N° 6

Cartel del curandero Jorge Condorhuanca

116



Foto N°7

Letrero de la curandera Dionicia Quispe

Foto N° 8

Cartel de la curandera Catalina Ccorihuaman
(Foto tomada por: Lizbet Llave, 2012)

Letrero de la curanera Catalina

Foto N° 10

Foto N° 9

Cartel del “curandero andino Huaraq

Letrero del curandero Huaracino

Cartel del curandero Cristobal Huaton.

117

no



Difusién del K’intu Raymi en el diario EI Comercio de Cusco.

Foto N° 11 Foto N° 12
Ano1995 Ano1997
Foto N° 13 Foto N° 14
Aino 1998 Ano1999

118



K’intu Raymi 2012

Foto N° 15

Local donde se llevé a cabo el evento.

Foto N° 16

Consultorios (carpas hechas de totora)

119




Los Curanderos de Huasao.

Foto N° 17

“Maestro Curandero Inka”

Foto N° 18

“Curandera “Dionicia”

120




Foto N° 19

Curandera “Catalina” y su esposo el Sr. Susano Ttito.

Foto N° 20

Curandero “Huaton”

121




Foto N° 21

Curandero “Huaracino”

Foto N°22

Benito Ccorihuaman Vargas,
fue uno de los primeros curanderos mas reconocidos de Huasao.

122




Foto N° 23

Basilio Garcia, curandero huasahuino
actualmente atiende en su domicilio en el Distrito de San Jerénimo.

Foto N° 24

Personas esperando obtener un cupo para ser atendidos por Don Basilio.

123




Foto N° 25

Catalina, curandera realizando la lectura en coca.

Foto N° 26

Emiliano, curandero realizando la ofrenda para la mesa.

124




Foto N° 27

Emiliano quemando la ofrenda para la tierra.

Foto N° 28

Curandera Dionicia
realizando un bafo para curar el mal de susto a una nifa de 3 afos.

125




Foto N° 29

Curandera Dionicia realizando un despacho para curar el mal de susto a una nifia de 3 afios.

Algunos amuletos

Foto N° 30 Foto N° 31

Amuletos para atraer al ser amado. Amuleto para la buena suerte en el
negocio.

126



Foto N° 32

Amuletos para la buena suerte en la salud, dinero y amor.

Foto N° 33

Hampe Khatu en el mercado de San Pedro.

127




Diversos elementos utilizados por los curanderos.

Foto N°34 Foto N° 35

Huayruros Figurillas de estafio

Foto N°36

Feto de alpaca.

128




Nina con mal de Susto, debido a una caida; sintomas: ojos hundidos, dedos
enrojecidos y con pequenas heridas.

Foto N° 37

Foto N° 38

129



	Turnitin
	Informe de levatamiento
	tesis 23  01   26

