
 
 

UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO 

FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES 

ESCUELA PROFESIONAL DE HISTORIA 

 
                                                 TESIS 

 

 

 

                      PRESENTADA POR:  

                         Br. KARLA ROCIO CASTILLA QUISPE 

                         Br. MARILUZ OSORIO HUAMANÑAHUI 

                         PARA OPTAR AL TITULO PROFESIONAL    

                         DE LICENCIADA EN HISTORIA 

                      

                         ASESOR: 

                         Mg. YOVINSOHON PACHECO HUACAC 

 

 

CUSCO - PERÚ 
2026 

HISTORIA DEL TEMPLO COLONIAL SAN PEDRO APÓSTOL DE 
QUIQUIJANA, Y LA FUNCIÓN DE LA DOCTRINA DE QUIQUIJANA 

EN LA EVANGELIZACIÓN DE NATURALES (1670-1760) 
 









 
 

DEDICATORIA 

 

La presente tesis se la dedico, primeramente: a Dios quien inspiro mi espíritu 

para la elaboración de este estudio, por darme salud y bendición para alcanzar 

mis metas como persona y como profesional. 

A mis padres JOSE Y BENEDICTA y a mis hermanas por brindarme su apoyo 

emocional y económico a lo largo de esta vida académica. Sus consejos de 

aliento y amor incondicional han sido mi mayor fuerza en esta etapa y quiero 

dedicar esta tesis a ustedes familia querida, ya que sin el impulso que me dieron 

este logro no hubiera sido posible, los amo con toda mi alma. 

 

Karla Rocío Castilla Quispe 

 

Dedico esta tesis a Dios, a mis queridos hijos GABRIEL STEPHANO y EITHAN 

EMHIL, quienes significan la luz de mi inspiración que día a día son mi mayor 

motivación para nunca rendirme en mis proyectos y lograr ser un ejemplo para 

ellos. 

A mi querida madre ALICIA, pues sin ella no lo habria logrado, tu bendición a 

diario a lo largo de mi vida me protege y me lleva por el camino del bien. Por eso 

te dedico este trabajo en ofrenda por tu paciencia y amor madre mía, te amo.  

 

Mariluz Osorio Huamanñahui  

 

 

 

 

 

 

 



 
 

AGRADECIMIENTOS 

 

Es menester agradecer a la Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco, 

institución que nos brindó nuestra formación profesional, asi mismo a nuestros 

maestros de nuestra Escuela Profesional de Historia, que motivaron en nosotras 

dedicación y conocimiento.  

A nuestro Asesor Mgt. Yovinsohon Pacheco Huacac por su amistad, 

colaboración y enseñanza, porque sin sus conocimientos no hubiéramos podido 

empezar y culminar este trabajo, por su orientación, apoyo desmedido a este 

trabajo de investigación y demás maestros los cuales nos encaminaron hacia un 

mejor porvenir. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMEN 

La presente investigación tiene como objetivo principal analizar la trayectoria 

histórica, arquitectónica y artística del Templo Colonial San Pedro Apóstol de 

Quiquijana, examinando su función determinante como doctrina en el proceso 

de evangelización de las poblaciones naturales del Cusco durante el periodo 

1670-1760. El estudio se contextualiza en un momento de auge para el arte 

cusqueño, impulsado por la gestión del obispo Manuel de Mollinedo y Angulo, y 

se fundamenta en el análisis de las políticas religiosas del virreinato, tales como 

el Regio Patronato, las reducciones de indios y la extirpación de idolatrías. 

A través de un enfoque interdisciplinario que integra la teoría del poder, la teoría 

del conflicto y la historia oral, se demuestra que el templo funcionó como un nexo 

estratégico entre la capital del Cusco y las provincias altas. Se destaca el rol del 

clérigo Alonso Bravo de Paredes en la dirección de los asuntos eclesiásticos y la 

labor del pintor Salvador Sandoval Inca, cuya obra iconográfica sirvió como 

vehículo de instrucción de la fe católica. La investigación sostiene que la 

evangelización en Quiquijana fue un fenómeno complejo de dominación y 

simbiosis cultural, donde el arte barroco y la arquitectura renacentista se 

utilizaron para sustituir los cultos prehispánicos. Finalmente, este trabajo busca 

revalorizar el patrimonio de Quiquijana frente a otros templos de la ruta del 

barroco, aportando nuevas fuentes documentales para el estudio de la 

historiografía andina y la identidad regional. 

Palabras clave: Evangelización de naturales, Doctrina de Quiquijana, Arte 

Colonial Cusqueño, Extirpación de idolatrías. 

  



 
 

ABSTRACT 

The main objective of this research is to analyze the historical, architectural, and 

artistic trajectory of the San Pedro Apóstol de Quiquijana Colonial Temple, 

examining its decisive role as a doctrina in the evangelization process of the 

indigenous populations of Cusco during the 1670-1760 period. The study is 

contextualized in a peak moment for Cusco art, driven by the administration of 

Bishop Manuel de Mollinedo y Angulo, and is based on the analysis of colonial 

religious policies such as the Regio Patronato, the indigenous reducciones, and 

the extirpation of idolatries. 

Through an interdisciplinary approach that integrates power theory, conflict 

theory, and oral history, it is demonstrated that the temple functioned as a 

strategic link between the capital of Cusco and the high provinces. The role of 

the clergyman Alonso Bravo de Paredes in directing ecclesiastical affairs and the 

work of the painter Salvador Sandoval Inca, whose iconographic production 

served as a vehicle for instructing the Catholic faith, are highlighted. The research 

argues that evangelization in Quiquijana was a complex phenomenon of 

domination and cultural symbiosis, where Baroque art and Renaissance 

architecture were used to replace pre-Hispanic cults. Finally, this work seeks to 

revalue Quiquijana's heritage compared to other temples on the Baroque route, 

providing new documentary sources for the study of Andean historiography and 

regional identity. 

Keywords: Evangelization of indigenous people, Quiquijana Doctrine, Cusco 

Colonial Art, Extirpation of idolatries. 

 

 

 

 



I 
 

INDICE 

INDICE ................................................................................................................ I 

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN ................................................................... VI 

INTRODUCCIÓN ............................................................................................... 1 

CAPITULO I ....................................................................................................... 3 

ESTABLECIMIENTO DE LOS ESTILOS ARTÍSTICOS EN EL CUSCO Y 

ORIGEN DEL ARTE CUSQUEÑO ..................................................................... 3 

1.1. El período de transición ......................................................................... 3 
1.2. Llegada de los españoles al Cusco ....................................................... 4 

1.2.1. Fundación española del Cusco .......................................................... 6 
1.2.2. Descripción de la ciudad del Cusco ................................................... 7 

1.3. La evangelización en el Cusco .............................................................. 8 
1.3.1. Importancia de los concilios limenses en la labor evangelizadora ... 10 
1.3.2. La extirpación de idolatrías según los cronistas .............................. 12 
1.3.3. Extirpación de idolatrías en la ciudad del Cusco.............................. 16 
1.3.4. Importancia de la presencia del virrey Francisco Álvarez de Toledo 16 

1.4. La creación del Obispado del Cusco ...................................................... 18 
1.5. Arte colonial cusqueño: los primeros detalles artísticos. ........................ 20 

1.5.1. Arquitectura religiosa ....................................................................... 21 
1.6. Estilos artísticos en el Cusco ................................................................. 23 

1.6.1. El estilo manierista en el Cusco ....................................................... 25 
1.6.2. El estilo barroco en el Cusco ........................................................... 29 

1.7. Localización y ubicación geográfica del distrito de Quiquijana .............. 30 
1.8. Significado del nombre de Quiquijana .................................................... 31 
1.9. La doctrina de Quiquijana ...................................................................... 31 
1.10. El templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. .................................. 33 
1.11. Contexto histórico del templo de Quiquijana ........................................ 35 

CAPITULO II .................................................................................................... 36 

FUNCION DE LA DOCTRINA Y EL DESENVOLVIMIENTO DEL CLERIGO 

ALONSO BRAVO DE PAREDES Y QUIÑONES ............................................. 36 

2.1. ................ Importancia del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, para la 

evangelización de naturales en el periodo colonial. ......................................... 36 



II 
 

2.1.1. Evangelización en la doctrina de Quiquijana durante los años 1670 a 
1760. ............................................................................................................. 37 
2.1.2. Reconstrucción hipotética sobre los mecanismos de evangelización en 
la doctrina de Quiquijana .............................................................................. 94 

2.2. ........ Balance y reflexiones sobre la función de los clérigos en la doctrina de 

Quiquijana ........................................................................................................ 96 

CAPÍTULO III .................................................................................................... 98 

DESCRIPCIÓN, ANÁLISIS E INTERPRETACIÓN DE LOS LIENZOS, 

ESCULTURAS, RETABLOS DEL TEMPLO COLONIAL DE SAN PEDRO 

APÓSTOL DE QUIQUIJANA Y LA INFLUENCIA DEL MAESTRO PINTOR 

SALVADOR SANDOVAL INCA. ....................................................................... 98 

3.1.  Importancia de la construcción de los templos en el obispado peruano .. 98 

3.1.1. Detalles arquitectónicos del templo San Pedro Apostol de Quiquijana 
de Quiquijana .............................................................................................. 100 
3.1.2. Evolución y transformación del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana, a partir de las intervenciones realizadas. ................................. 101 

3.2. Arquitectura del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ..................... 102 

3.2.1. Planta del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ........................ 103 
3.2.2. Interior del templo ............................................................................. 104 

3.2.2.1. Nave. .......................................................................................... 104 
3.2.2.2. Cubierta. ..................................................................................... 105 

3.2.2.2.1. Presbiterio. ........................................................................... 106 
3.2.2.3. Retablo del Altar Mayor. ............................................................. 107 
3.2.2.4. Arco Toral o Triunfal ................................................................... 109 
3.2.2.5. Sotacoro y coro. .......................................................................... 110 
3.2.2.6. Púlpito. ........................................................................................ 111 
3.2.2.7. Sacristía. ..................................................................................... 112 
3.2.2.8. Baptisterio. .................................................................................. 113 

3.3.3. Exterior del templo. ........................................................................... 115 
3.3.3.1. Imafronte y Cruz Atrial. ............................................................... 115 
3.3.3.2. Cerco Perimetral. ........................................................................ 117 
3.3.3.3. Torre Campanario. ...................................................................... 118 
3.3.3.4. Techumbre .................................................................................. 120 

3.4. Lienzos del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. ....................... 122 



III 
 

3.4.1. Lienzo de San Pedro ......................................................................... 122 
3.4.2. Lienzo de Santiago el Menor apóstol ................................................ 123 
3.4.3. Lienzo de Santiago Peregrino ........................................................... 124 
3.4.4. Lienzo de Santo Tomás Apóstol ....................................................... 125 
3.4.5. Lienzo de San Andrés. ...................................................................... 127 
3.4.6. Lienzo de la Virgen Purificada........................................................... 128 
3.4.8. Lienzo de San Pablo de Tarso. ......................................................... 131 
3.4.9. Lienzo de San Juan Bautista............................................................. 132 
3.4.10. Lienzo de San Simón. ..................................................................... 133 
3.4.11. Lienzo de San Longinos. ................................................................. 134 
3.4.12. Lienzo de la enfermedad de Lázaro. ............................................... 136 
3.4.13. Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de 
Lázaro. ........................................................................................................ 137 
3.4.14. Lienzo de la resurrección de Lázaro. .............................................. 138 
3.4.15. Lienzo donde se levanta el sudario de Lázaro. ............................... 140 
3.4.16. Lienzo de San Vicente Ferrer. ......................................................... 141 
3.4.17. Lienzo de Jesús Salvador del Mundo o Cristo Salvador ................. 142 
3.4.18. Lienzo de San Francisco de Asís. ................................................... 144 
3.4.19. Lienzo de la Virgen de la Inmaculada Concepción. ........................ 145 
3.4.20. Lienzo de la Virgen María y el niño Jesús con los Santos fundadores 
de las órdenes religiosas. ........................................................................... 147 
3.4.21. Lienzo de la crucifixión de Cristo con la Virgen María y María 
Magdalena. ................................................................................................. 148 

3.5. Retablos del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. ...................... 150 

3.5.1. Retablo de Nuestra Señora del Carmen ........................................ 150 
3.5.2. Retablo de la Virgen de los Dolores ............................................... 151 
3.5.3. Retablo del Niño Jesús Salvador del mundo. ................................ 152 
3.5.4. Retablo del Sagrado Corazón de Jesús. ....................................... 154 
3.5.5. Retablo del Señor de la Columna. ................................................. 156 
3.5.6. Retablo del Señor de la Caída o Dulce nombre de Jesus. ............ 158 
3.5.7. Retablo de San Martín de Porres................................................... 160 

3.6. La figura del maestro pintor Salvador Sandoval Inca en Quiquijana. ....... 161 

3.7. Pincel de Salvador Sandoval Inca. .......................................................... 163 

CONCLUSIONES ........................................................................................... 166 

BIBLIOGRAFÍA .............................................................................................. 168 



IV 
 

FUENTES PRIMARIAS .................................................................................. 172 

ANEXOS ........................................................................................................ 173 

Ayllo Guaraipata.......................................................................................... 180 
Ayllu Cachacallatia ...................................................................................... 180 
 

ÍNDICE DE IMÁGENES 

Imagen 1: Mapa del distrito de Quiquijana .................................................................. 30 
Imagen 2: Nave del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ................................. 104 
Imagen 3: Cubierta del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ............................ 105 
Imagen 4: Presbiterio del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana..................... 106 
Imagen 5: Retablo del Altar Mayor del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. .... 107 
Imagen 6: Arco triunfal o toral del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ............ 109 
Imagen 7: Sotacoro y coro del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ................. 110 
Imagen 8: Púlpito del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. .............................. 111 
Imagen 9: Sacristía del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. ....................... 112 
Imagen 10: Pila bautismal del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ................. 114 
Imagen 11: Imafronte del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ........................ 115 
Imagen 12: Portada de fieles del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ............. 116 
Imagen 13: Cruz atrial del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ....................... 117 
Imagen 14: Torre campanario del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ........... 118 
Imagen 15: Fachada de pie de nave del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. . 119 
Imagen 16: Lienzo de San Pedro Apóstol del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana.
 ................................................................................................................................. 122 
Imagen 17: Lienzo de Santiago el Menor Apóstol del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 123 
Imagen 18: Lienzo de Santiago Peregrino del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 124 
Imagen 19: Lienzo de Santo Tomás Apóstol  del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 125 
Imagen 20: Lienzo de San Andrés del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ..... 127 
Imagen 21: Lienzo de la Virgen Purificada del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 128 
Imagen 22: Lienzo de San Antonio Abad del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana.
 ................................................................................................................................. 129 
Imagen 23: Lienzo de San Pablo de Tarso del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 131 
Imagen 24: Lienzo de San Juan Bautista del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana.
 ................................................................................................................................. 132 
Imagen 25: Lienzo de San Simón del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ...... 133 
Imagen 26: Lienzo de San Longinos del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. . 134 
Imagen 27: Lienzo de la enfermedad de Lázaro del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 136 
Imagen 28: Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de 
Lázaro, del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. .............................................. 137 
Imagen 29: Lienzo de la resurrección de Lázaro, del templo San Pedro Apóstol 
Quiquijana. ............................................................................................................... 138 



V 
 

Imagen 30: Lienzo donde se levanta el sudario de Lázaro, del templo San Pedro 
Apóstol de Quiquijana. .............................................................................................. 140 
Imagen 31: Lienzo de San Vicente Ferrer, del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 141 
Imagen 32: Lienzo de Jesús Salvador del Mundo, del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 142 
Imagen 33: Lienzo de San Francisco de Asís del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 144 
Imagen 34: Lienzo de la Virgen Inmaculada Concepción del templo San Pedro Apóstol 
de Quiquijana............................................................................................................ 145 
Imagen 35: Lienzo de la Virgen María y el niño con los Santos fundadores de las 
órdenes religiosas. .................................................................................................... 147 
Imagen 36: Lienzo de la crucifixión de Cristo con la Virgen María y Maria Magdalena 
del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. ........................................................... 148 
Imagen 37: Retablo de la Virgen del Carmen del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 150 
Imagen 38: Retablo de la Virgen de los Dolores del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 151 
Imagen 39: Retablo del Niño Jesús Salvador del mundo del templo San Pedro Apóstol 
de Quiquijana............................................................................................................ 152 
Imagen 40: Retablo del Sagrado Corazón de Jesús del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 154 
Imagen 41: Retablo del Señor de la Columna del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 156 
Imagen 42: Retablo del Señor de la Caída del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 158 
Imagen 43: Retablo de San Martín de Porres del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. ............................................................................................................... 160 
Imagen 44: Firma del pintor Salvador Sandoval Inca ................................................ 164 

ÍNDICE DE TABLAS 

Tabla 1: Relación del padrón de indios y españoles confesados y comulgados del 
Pueblo de San Pedro de Quiquijana, en el año de 1744 ............................................. 41 
Tabla 2: Padrón de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que comulgaron y se 
confesaron en el año 1744 ......................................................................................... 51 
Tabla 3: Padrón de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que han comulgado y 
confesado, del año 1744. ............................................................................................ 58 
Tabla 4: Relación de Olios que se realizó en el pueblo de Quiquijana en el año 1736 79 
Tabla 5: Relación de casamientos que se realizó en el pueblo de Quiquijana en el año 
1736 ........................................................................................................................... 80 
Tabla 6: Relación de entierros que se realizo en el pueblo de Quiquijana en el año 
1736. .......................................................................................................................... 83 
Tabla 7: Relación de fiestas que se realizó en el pueblo de Quiquijana en el año de 
1736 ........................................................................................................................... 84 
Tabla 8: Registro de algunas deudas por entierros que se realizó en el pueblo de 
Quiquijana en el año 1736 .......................................................................................... 85 
Tabla 9: Relación de algunos gastos que hizo la Iglesia de Quiquijana en el año 1736
 ................................................................................................................................... 85 
Tabla 10: Relación de contribuciones que se hizo al templo de Quiquijana en el año 
1736 ........................................................................................................................... 86 

 



VI 
 

PROYECTO DE INVESTIGACIÓN 

I. TÍTULO: HISTORIA DEL TEMPLO COLONIAL SAN PEDRO APÓSTOL 
DEL DISTRITO DE QUIQUIJANA, Y LA FUNCIÓN DE LA DOCTRINA 
DE QUIQUIJANA EN LA EVANGELIZACIÓN DE NATURALES (1670-
1760) 

II. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA 

El proceso de evangelización en el Nuevo Mundo inició a raíz de algunas 

disposiciones realizadas por las autoridades eclesiásticas de Europa, la primera 

disposición fue la del Regio Patronato, que consistió en que el Papa le otorgaba 

el permiso a la Corona Española, para que pueda evangelizar a los pobladores 

del continente americano. Mediante esta disposición, llegaron al Perú clérigos de 

las diferentes órdenes religiosas, encabezadas por los dominicos, franciscanos, 

mercedarios; quienes al establecerse en el Cusco comenzaron su labor 

evangelizadora. 

Los tres primeros concilios limenses contribuyeron para que en el 

virreinato peruano se erijan templos y capillas, con la finalidad de extirpar las 

prácticas prehispánicas que prevalecían cuando llegaron los españoles. De igual 

manera las reducciones realizadas por el virrey Francisco de Toledo 

coadyuvaron a que se agrupen los indígenas que se encontraron dispersos, ya 

agrupados los indígenas el siguiente objetivo fue de construir templos, para la 

difusión de la doctrina cristiana y la evangelización. 

El templo San Pedro Apóstol de Quiquijana fue construido en un punto 

estratégico del valle sur del Cusco, conocido como la ruta del barroco jesuítico, 

por los diferentes vestigios que dejaron la orden de San Ignacio de Loyola, como 

por ejemplo los elementos artísticos característicos de este estilo como la 

columna salomónica.  

La influencia del arte cusqueño fue muy importante en la zona de 

Quiquijana pues según los datos históricos se menciona que en dicho lugar 

también funcionó un beaterio, es decir que el proceso de evangelización fue muy 

dinámico producto de la presencia de agentes eclesiásticos. 

La doctrina de Quiquijana cumplió en la época colonial un rol 

predominante porque fue el nexo entre el Cusco y las provincias altas, producto 

de ello encontramos informaciones de los clérigos en la doctrina de Quiquijana. 



VII 
 

Asimismo, destaca la figura del pintor Salvador Sandoval Inca, quien 

elaboró una serie de lienzos para el templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

Todos estos aspectos de detalles acerca del templo de Quiquijana conllevan a 

formular las siguientes preguntas: 

II.1. PROBLEMA GENERAL 

➢ ¿Cómo fue el proceso histórico del templo colonial San Pedro Apóstol del 

distrito de Quiquijana, y la función de la doctrina en los años de 1670-

1760? 

II.2. PROBLEMAS ESPECÍFICOS 

➢ ¿De qué manera se dio el proceso para que se establezca la doctrina en 

Quiquijana, en el contexto del arte colonial cusqueño a través de las 

políticas religiosas del virreinato del Perú? 

➢ ¿Cuál fue la función que cumplió la doctrina de Quiquijana a partir del 

desempeño de Alonso Bravo de Paredes en la evangelización de los 

naturales en los años 1670-1760? 

➢ ¿Qué influencia artística y arquitectónica tuvo el templo colonial San 

Pedro Apóstol del distrito de Quiquijana en los años 1670-1760? 

 
III. JUSTIFICACIÓN DE LA INVESTIGACIÓN 

El presente trabajo de investigación se justifica con la finalidad de estudiar, 

analizar y difundir la historia del templo colonial San Pedro Apóstol del distrito de 

Quiquijana, a partir de los primeros años de su construcción, equipamiento 

arquitectónico y ornamentación artística. De igual manera, se detallará la función 

que cumplieron los doctrineros en el proceso de evangelización y 

adoctrinamiento en los años de 1670 a 1760, hay que tener en cuenta que en 

este marco temporal la historia del arte cusqueño entro a su proceso de auge 

por la presencia del Obispo Manuel de Mollinedo y Angulo. 

La valiosa riqueza arquitectónica y artística del templo colonial San Pedro 

Apóstol de Quiquijana, requiere ser estudiada e investigada minuciosamente por 

el legado artístico y arquitectónico que posee, ya que templos como el de 

Andahuaylillas han recibido amplia atención investigativa, mientras que el templo 

de Quiquijana ha sido escasamente abordado por la historiografía especializada 



VIII 
 

y debe ser estudiada bajo los cánones de análisis y critica de la ciencia social de 

la Historia, el conocimiento iconográfico e iconológico de las pinturas e imágenes 

en bulto, para que, de esta manera, se pueda difundir la riqueza cultural que 

posee dicho inmueble religioso. 

Entonces, consideramos que es importante el estudio del mencionado 

templo colonial de Quiquijana debido a que se encontraba en la ruta del corredor 

del barroco jesuítico, lo que nos permite inferir que en aquella ruta hubo 

presencia de pintores trashumantes que dejaron sus pinturas en dicho templo; 

estos datos relevantes motivan a investigar detalladamente los elementos 

artísticos del templo de Quiquijana.   

IV. MARCO TEÓRICO 

IV. 1.  BASE TEÓRICA  

La historia de los templos en la ruta del valle sur no ha sido abordada por 

muchos investigadores de las Ciencias Sociales, puesto que se da mucho más 

realce o importancia al templo de Andahuaylillas. Sin embargo, el templo de 

Quiquijana posee invaluables joyas del Arte Cusqueño. Para que este trabajo de 

investigación se encamine de la mejor manera es menester presentar las 

siguientes bases teóricas: 

TEORIA DEL PODER 

Ahora bien, para hablar de la presencia española y el proceso de evangelización 

de un determinado lugar, es necesario teorizar el poder: 

Silva Santisteban (1977) refiere que “es la facultad de controlar el 

comportamiento de otros, es decir, cualesquiera de los varios tipos de fuerza, 

energía o potencia que deriva de las relaciones y el funcionamiento mismo de la 

estructura social” (p. 295). En la época colonial el poder que impuso la iglesia 

católica fue determinante para la imposición de la doctrina cristiana, esto se 

puede observar en las diferentes comunidades y distritos de la región cusqueña. 

De igual manera el autor agrega que:  

Es inherente a la naturaleza misma de toda actividad humana el hecho de 
que algunos individuos pueden controlar el comportamiento de otros, puesto 
que ningún grupo humano puede funcionar en forma efectiva, a menos que 
algunos individuos desempeñen tareas de coordinar, dirigir e integrar los 



IX 
 

esfuerzos de los demás, asumiendo con ello la responsabilidad propia de 
tales actividades” (Silva Santisteban, 1977, p. 296). 

En cuanto al comportamiento de un grupo humano, en el caso de la doctrina 

de Quiquijana se vio por medio del clérigo Alonso Bravo de Paredes, quien 

cumplió un rol importante en la evangelización de los naturales, coordinando y 

dirigiendo los asuntos eclesiásticos. 

Por otro lado, Sousa (2000) divide el poder en dos categorías. El primero 

señala que “el poder cósmico está centralizado, ejercido a partir de un centro de 

alto voltaje (el Estado) y dentro de límites formalmente establecidos a través de 

cadenas institucionalizadas de intermediación burocrática” (p. 328). Las 

relaciones de poder que tuvo el clerigo Alonso Bravo de Paredes con el obispo 

del Cusco, en cuanto a la situación del proceso de evangelización se esta 

vizualizando esta categoria. La segunda categoria, según Sousa (2000), 

sostiene que “el poder caosmico es el poder descentralizado e informal, ejercido 

por múltiples microcentros de poder en secuencias caóticas sin límites pre-

definidos” (p. 328). Esta categoria se aplica en las relaciones sociales que por 

medio de la evangelización efectuo Alonso Bravo de Paredes. 

 
TEORIA DEL CONFLICTO  

El conflicto es un fenómeno inherente y consustancial a toda sociedad, presente 

en todas las épocas y ámbitos sociales, constituyendo una constante histórica 

que contribuye decisivamente a los procesos de cambio social (Silva, 2008, p. 

29). En este sentido, al analizar la historia del Templo Colonial San Pedro Apóstol 

de Quiquijana y la función de la doctrina en la evangelización de los naturales en 

el período 1670-1760, es pertinente considerar el conflicto social como motor de 

las transformaciones vividas por las poblaciones indígenas y coloniales. De 

acuerdo con la perspectiva marxista, el conflicto principal se manifiesta en la 

lucha de clases, en la que los agentes fundamentales están determinados por 

sus relaciones diferenciales de propiedad: propietarios y no propietarios 

(Cadena, 1993, p. 37). Esta dicotomía genera inherentes tensiones entre 

explotadores y explotados, categoría aplicable al análisis de las relaciones de 

poder, dominio y resistencia entre la élite colonial y las comunidades indígenas 

sometidas a la doctrina y a la evangelización. Por tanto, el estudio del templo y 



X 
 

su función eclesiástica debe insertarse en este marco conflictivo y dinámico, que 

permite comprender las desigualdades sociales, las formas de dominación 

cultural y económica, así como las estrategias desarrolladas por los naturales en 

la construcción de su identidad y su resistencia frente al proceso evangelizador 

y colonizador, en este contexto se evidencia la relación de dominación ejercida 

por el clérigo Alonso Bravo de Paredes sobre los naturales de Quiquijana, como 

parte de las dinámicas de poder propias del orden colonial. 

HISTORIA ORAL 

En la reconstrucción de procesos socio-históricos relacionados con el 

Templo Colonial San Pedro Apóstol de Quiquijana y la función evangelizadora 

de la doctrina en el periodo 1670-1760, resulta fundamental incorporar la 

percepción y concepción de los actores históricos y sus descendientes, para lo 

cual el testimonio oral se erige como una fuente valiosa y renovada. Tal como 

señalan Lara y Antúnez (2014, p. 48), el testimonio oral se transforma en un 

nuevo escrito, dado que la entrevista es sistematizada y se desarrolla a partir de 

un corpus preestablecido, lo que permite la construcción de un relato socio-

histórico riguroso y contextualizado. Además, este enfoque facilita el acceso del 

investigador a nuevas fuentes de información y a los grupos sociales ubicados 

en la sobreestructura local (los pueblos y comunidades indígenas) permitiendo 

engranar teóricamente los acontecimientos y vivencias locales que repercuten 

en dinámicas más amplias a nivel nacional y viceversa (Lara & Antúnez, 2014, 

p. 48). Por ende, la integración del testimonio oral en la investigación sobre la 

evangelización y la función del templo posibilita un entendimiento más profundo 

y complejo de las relaciones entre los agentes de la iglesia católica y naturales, 

permitiendo dar voz a los sectores históricamente subalternos y enriquecer el 

análisis del proceso evangelizador dentro del contexto colonial. 

TEORIA DE LA EVANGELIZACIÓN 

Con relación a esta teoría, tenemos la postura de Pérez (1990), 

“evangelizar es una situación de explotación del hombre por el hombre sin 

denunciar que la situación sería algo contradictorio. Por eso en la predicación 

tiene que defender la dignidad y los derechos de los indios y condenar el sistema 



XI 
 

de encomiendas y de repartos” (p, 84). Para el caso de los pueblos que fueron 

conquistados por la Corona Española, lo que predominó fue el factor económico 

que el religioso, porque se utilizó la mano de obra indígena con fines de 

explotación. Los españoles utilizaron la evangelización como medida de 

justificación de la conquista de los pueblos que pertenecían al estado quechua. 

Por otro lado, Arias (1978) refiere que:  

La evangelización de los pueblos de América latina no comienza hoy […] 
Los pueblos latinoamericanos han recibido la semilla del evangelio, han sido 
evangelizados […]. La evangelización realizada en América latina, se ha 
instalado en un lugar muy profundo, ha afectado a todo su ser y obrar. (p.99).  

Y uno de los principales factores para que se efectué el proceso de 

evangelización fueron la construcción de los templos, y que luego de la llegada 

de la Orden de la Compañía de Jesús, puesto que en los templos se comenzaron 

a elaborar retablos, lienzos e imágenes en bulto que fueron vehículos de 

evangelización.  

Sandoval y Lasso (2014) refieren lo siguiente sobre la evangelización:  

[…] el encubrimiento en el que se basó el llamado descubrimiento de 
América que, podríamos decir fue el momento fundante en la construcción 
de la cristiandad latinoamericana. De ahí que la evangelización no solo 
tendría éxito si se lograba convertir a los nativos al cristianismo, estos 
además debían asumir todo modo de vida del europeo, del español y entre 
otras cosas debían insertarse en un modelo económico diferente. En las 
reducciones de América latina los misioneros empezaron su labor con 
intérpretes de las mismas comunidades hasta que ellos se familiarizaron con 
la lengua de sus catequizados lo suficiente para su tarea de evangelización, 
castellanización y sacramentalización. (p. 6) 

Para otorgar a un religioso la administración de un pueblo o una doctrina, 

uno de los requisitos que aquél debía poseer para evangelizar, era el 

conocimiento de la lengua de los naturales; para el caso del Cusco, los religiosos 

que se establecieron tuvieron que capacitarse en el conocimiento del idioma 

quechua. “La conversión sigue a la evangelización, pero puede no seguirla 

también. Ahora bien […] no nos referimos a esa metanoia (transformaciones), 
sino más bien a el mensaje de las buenas noticias; y estas anunciadas a los 

hombres del mundo” (Maxie, 2021, p.126). Cuando los clérigos difundían la 

doctrina cristiana a los aborígenes ya no se les podía considerar como neófitos, 

es decir se les podían aplicar ya un castigo, si realizaban sus cultos andinos. 



XII 
 

Ahora bien, con relación a la evangelización a través del arte tenemos la 

siguiente definición de Flores y Kuon (1991): 

Esta importante faceta de catequización usó como principal vehículo de 
expresión de arte, dentro del cual la imagen tuvo aún mayor importancia. Se 
formaliza a raíz de la Reforma protestante del siglo XVI, razón por la cual la 
iglesia católica en su política oficializada en el concilio de Trento (1542-
1564), concedió al arte el papel de vehículo de instrucción de la fe católica, 
prácticamente como medio de propaganda religiosa y ciertamente política, 
posición que se traslada a América. (p.172). 

A partir de los acuerdos pactados en el concilio tridentino, se dio mayor 

énfasis a los elementos artísticos que se podían elaborar para los templos, 

considerándolos como un canal para evangelizar a los naturales, entonces los 

templos tuvieron mayor preponderancia. 

REDUCCIONES RELACIONADO A LA TEORIA DE LA CONCENTRACION DE 
LA POBLACION  

Para que se construya un templo en el virreinato peruano, el lugar 

determinado debía presentar ciertos factores importantes, entre ellos un 

considerable número de habitantes, quienes fueron reducidos para dos 

importantes fines, tanto económicos como religiosos. Es a raíz de esta situación 

que se implantó el sistema de reducciones que: “consistía en la concentración 

de la población nativa, dispersa en muchos asentamientos, lo que no permitía el 

control no sólo en el adoctrinamiento sino en la aplicación de las políticas 

tributarias y demográficas” (Flores et al., 1991, p.173). 

Las reducciones ayudaron de forma importante a los procesos de 

evangelización: 

La idea de reunir indios dispersos para reducirlos a nuestra santa fe y a la 
obediencia del Rey nuestro señor, es un principio básico de la 
colonización española de América y tan antiguo como ella. Se veía en la 
reducción de los múltiples y pequeños grupos de indígenas gracias a su 
incorporación a un número limitado de pueblos, que por lo tanto de las 
autoridades eclesiásticas como civiles, el único medio de impedir el ejercicio 
de su religión anterior, de convertirlos e inculcarles los principios de 
conducta y de moral cristiana (vivir en política humana y cristiana). Era 
una de las mejores combinaciones de conquista espiritual y físicas pacíficas. 
(Esponera, 1986, p. 49) 

Por otro lado, en el aspecto económico las reducciones favorecieron en 

mayor grado a los clérigos  



XIII 
 

La catequización fue la acción principal y permanente de imponer la religión 
católica a todos los habitantes de América mediante castigos y muerte. Con 
esta finalidad los españoles presentaron a los santos y santas como 
benefactores de los pueblos provocaron las grandes fiestas religiosas con 
borracheras incluidas y los curas como artífices de estos eventos, 
cosecharon grandes ganancias económicas (Valenzuela, 2020, p. 33). 

Entonces, se puede considerar que el factor económico fue la parte 

negativa de las reducciones, pero a la vez el sentido religioso fue bastante 

marcado y determinante, aunque variado con el paso del tiempo y sentido 

hegemónico. 

La invasión española trajo consigo el principio básico siguiente: toda 
comunidad humana es cristiana, y debe basarse en la religión cristiana, 
teniendo como base la fe en Cristo. Esta concepción se desarrollaba en 
Europa desde el siglo X, durante el gobierno del papa Gregorio VII. Con el 
paso de los siglos, al momento de la invasión de América por españoles y 
portugueses, estos principios no [fueron] tan reconocidos en muchos reinos 
de Europa, como Francia e Inglaterra. Sin embargo, España, un reino 
netamente cristiano, aún seguía basando su sistema político - social en este 
principio (Dalen, 2010, p. 105). 

Con este principio, lo que se pretendió fue que todos los reinos 

conquistados por España, practiquen la religión católica, producto de esta 

problemática y por la presencia de otras religiones, se creó el tribunal del Santo 

Oficio. Debemos mencionar también, que otra de las instituciones que tenía la 

finalidad de difundir la doctrina cristiana fue el sistema de encomiendas, pero 

debido a la falta de preparación de los encomenderos, ésta no tuvo éxito en el 

proceso de evangelización:  

Con la invasión del Tawantinsuyu, los españoles establecen el sistema de 
encomiendas como instrumento para la evangelización de las poblaciones 
andinas. Para ello, el encomendero contaba con los servicios de un cura 
doctrinero, quien se encargaba de adoctrinar a los naturales. En los primeros 
años de dominación español, van a ser justamente los encomenderos, los 
que van a correr con los gastos que demande la construcción de las 
primeras iglesias (esto en lo que se conoce en términos arqueológicos como 
el Periodo de Transición Colonial Temprano), pero luego de las guerras 
civiles, va a ser el estado colonial el encargado en coordinación con la iglesia 
(Dalen, 2010, pp. 105-106). 

Este sistema fue disuelto en los años de 1550, a pesar de que hubo las 

rebeliones de los encomenderos no se pudo mantenerse, porque no cumplió las 

expectativas con la finalidad por la que fue creada. 

El proceso de conversión y evangelización de las poblaciones andinas fue 
violenta, propiciada tanto por los encomenderos como por los agustinos, 
estos últimos propugnaban que el proceso de evangelización debía 



XIV 
 

realizarse por cualquier medio posible, sea pacífica o violenta, pues cuando 
las poblaciones paganas son reacias a ser evangelizadas, debe usarse la 
violencia con el fin de salvar a esas almas (teoría propugnada por el mismo 
San Agustín). En oposición a ellos, lo dominicos encabezados por el padre 
Bartolomé de las Casas, discípulo de Victoria, señalaban que se debe dar el 
conocimiento de la fe y las condiciones para una voluntaria conversión de 
los súbditos, sin el uso de la violencia (Dalen, 2010, p. 106). 

Es así que, el proceso de evangelización e los Andes fue un fenómeno 

complejo y contradictorio, marcado por la violencia, la resistencia y la búsqueda 

de una nueva identidad cultural. 

TEORIA DE LA FUNCION DE LA DOCTRINA 

Para efectuar de la mejor forma la evangelización en los pueblos reducidos 

se requirió de doctrineros que pertenecían a las órdenes religiosas, con ellos la 

evangelización se intensificó, debido a la constante preparación y formación de 

los religiosos, el doctrinero era el: 

[…] encargado de reunir en la población que fuere cabeza de la doctrina a 
los hijos de los indios principales y a estos debía instruir en la mejor forma 
posible y cuando saliere a visitar los demás lugares del repartimiento, habría 
de llevar algunos de estos muchachos y dejara uno en cada pueblo, de modo 
que en los Domingos y fiestas les repitan y enseñen lo que han aprendido a 
todos los naturales. Este sistema de catequización por medio de los niños 
no era nada inusitado y lo habían puesto en práctica los misioneros tanto en 
América como en otras regiones (Vargas, 1953, p. 113). 

El doctrinero se encargaba eminentemente de instruir a los naturales de los 

pueblos al cual estaba designado, especialmente impartía su doctrina a los niños 

que eran los hijos de los aborígenes nobles. 

Las actividades que realizaban fueron las siguientes:  

Se levantaba muy de mañana y convocaba a todos los naturales y ayudado 
de los muchachos entrenados para este efecto les hacía recitar en voz alta 
las oraciones, los mandamientos y artículos de la Fe, todo ello ordinario en 
su propia lengua y, acabada de decir la doctrina, los que eran mayores de 
edad iban a sus labores y los niños y niñas quedaban en la doctrina por más 
tiempo (Vargas, 1953, p. 130). 

Cabe resaltar que el doctrinero debía tener un amplio conocimiento del 

idioma que hablaban los miembros que pertenecían a su doctrina. Cuando los 

doctrineros estaban indispuestos ellos ya tenían auxiliares que se encargaban 

de impartir la doctrina católica:  



XV 
 

En ausencia del doctrinero había indios instruidos o fiscales, quienes 
enseñaban la doctrina, de hacerla repetir en determinados días a los niños 
y a los adultos en los días de fiesta; ellos cuidaban de anotar los nombres 
de los que nacían para que fueran bautizados, de los que estaban por cazar 
y de compeler a los remisos a la doctrina y a la misa cuando la había en el 
pueblo (Vargas, 1953, p. 225). 

El proceso de evangelización pasó por diferentes etapas, la primera de las 

cuales fue durante los primeros años de la presencia española hasta el año de 

1590, luego con el establecimiento de las órdenes religiosas y la realización de 

los 3 primeros concilios limenses, donde, el proceso de evangelización tomó otra 

perspectiva. 

TEORIA DE LA DOMINACIÓN  

Para hablar del proceso de dominación española se observa que fue de 

manera violenta, esto por el ambiente de la época que se vivía en España debido 

a las guerras de reconquista de la tierra Santa, tomando en cuenta el panorama 

de las guerras en defensa de la fe católica, puesto que, ese mismo modelo fue 

aplicado en el Nuevo Mundo, es decir que, en el virreinato peruano, donde se 

dispuso que la religión oficial sea la católica:  

La colonización española en América fue sistemática y brutal. Gran parte de los 
indios fueron obligados a trabajar en los campos y en las minas de forma 
inhumana, provocando una altísima mortandad. El grado de explotación fue tal 
que incluso se impuso la esclavitud con mano de obra negra procedente de 
África (Cuervo, 2016).  

Cuervo (2016), precisamente refiere sobre este proceso de dominación lo 

siguiente: 

En la conquista se cometieron todo tipo de atrocidades y hubo una política 
sistemática y premeditada de terror, necesaria para que un puñado de 
conquistadores sometiera a millones de aborígenes a lo largo y ancho del 
continente americano. Por eso hubo matanzas ejemplarizantes, como las de 
Anacaona, Moctezuma, Atahualpa y otros cientos quizás miles de caciques y 
reyezuelos locales que mostraron resistencia al invasor. Aperreamientos, 
empalamientos, mutilaciones y quemas en la hoguera fueron moneda de cambio 
habitual en todo el proceso (p. 116).  

Es sabido que la dominación en el ande fue de manera violenta, esta trajo 

como rezagos la imposición de una estructura ideológica, social, política y 

económica diferente a la que había en el Tahuantinsuyo. Otras de las formas de 

dominación fue la de utilizar a los runas como fuerza de trabajo. Esta manera se 



XVI 
 

observa en el sistema de encomiendas, como también, en las doctrinas en los 

pueblos: 

Las formas que históricamente han servido para que unos hombres obliguen o 
convenzan a otros hombres a trabajar para ellos han sido el uso del poder (sea 
militar, religioso, o de organización) y la amenaza de la violencia (como en la 
esclavitud); la oferta de protección a fin de librar, y defender, a los potenciales 
trabajadores de la violencia y la arbitrariedad de otros (como en la servidumbre 
feudal); o la falta de tierras libres, que no dejaba más alternativa a los 
desposeídos de tierras que ofrecer su trabajo a los que controlaban los recursos 
(la proletarización) (Contreras, 2009, p.42). 

Con relación a la dominación en el aspecto social se instauro la división 

de clases sociales y la más conocida y utilizada por la historiografía peruana es 

la republica de indios y de españoles: “Con la conquista se extendió por todo el 

territorio peruano el modelo social de los españoles. La conquista mediante las 

armas solo fue el principio de la colonización” (Martínez, 2016, p.23). 

Asimismo, Belmonte (2016) agrega que:  

Las sociedades indígenas no fueron estáticas, sufrieron grandes cambios 
debido a la división de sus estructuras internas y a la transformación de los 
trabajadores. La sociedad colonial se construyó debido a un proceso de 
sincretismo entre las formas de dominación europea y las culturas indígenas 
(2016, p.16).  

Pues, el modelo social español predominó en el virreinato peruano, sin 

embargo, hubo un proceso de préstamo de valores irreversibles, esto quiere 

decir que fue muy evidente el proceso de simbiosis cultural. 

TEORIA DE EXTIRPACIÓN DE IDOLATRÍAS 

Para hablar de la extirpación de idolatrías es menester mencionar ciertas 

disposiciones por parte del papado para otorgar la imposición de la religión 

católica en tierras americanas: “De acuerdo a las bulas Inter coetera y a las 

instrucciones de la Corona, la misión de los conquistadores del Perú era 

implantar la religión católica en el país, y destruir todas las manifestaciones de 

la religión autóctona” (Duviols, 1977, p. 85). Con esta bula comienza 

primigeniamente la extirpación de idolatrías.  

Duviols (1977) define que la extirpación de idolatrías es: “apartar del culto 

idolátrico aun por mal, esto es, destruir sus simulacros y templos, desterrar la 



XVII 
 

superstición diabólica que no solo impiden la gracia del Evangelio, sino también 

se oponen a la ley natural” (pp.53-54). Esto quiere decir que, consiste en 

desarraigar al aborigen de cualquier manifestación religiosa que practicaba 

anteriormente; es decir, se tuvo que destrozar toda evidencia material que 

funcionaba como centro ceremonial o lugar de culto, para reemplazarlo por un 

templo, una ermita o colocar una cruz en lugar de una huaca. 

Agrega también Duviols que: “La extirpación para Polo estribaba tanto en 

la desaparición de las estructuras económicas y sociales del clero incaico, como 

en la destrucción de los santuarios, los ídolos o las momias divinizadas. (1977, 

p.125). La extirpación de idolatrías no solo se refería a la destrucción de las 

huacas o espacios adoratorios, sino que también debe entenderse como la 

disolución de la organización económica y social que existía en el 

Tahuantinsuyo. En ese sentido, la extirpación de idolatrías implico un proceso 

más amplio de desestructuración cultural y social de las poblaciones indígenas. 

Los mecanismos de destrucción que se utilizó en la campaña de extirpación 

de idolatría fueron los siguientes:  

Después de conocer los nombres de las huacas y sus emplazamientos, los 
curas, no se han de satisfacer sin verlas por los ojos e allí deshacerlas si no 
fueren portátiles, para que delante del pueblo se quemen […] hace de quemar 
con todas las reliquias de los vestidos que se hallaren, porque a una sola sembria 
adoraran si la ven que es semilla del diablo […] y después de esas diligencias 
en el libro de la fábrica de la iglesia, al cabo de el, se han de poner por sus ayllos 
y parcialidades de hurin y hanan subcesivamente, donde la pacarisca hasta las 
demas y poniendo el nombre de la guaca y al pie de cada cual el nombre de sus 
camayos. Y cada año, el cura doctrinero visitara los emplazamientos de las 
huacas para cerciorarse de que no se las reconstruye, o se le ofrecen sacrificios 
(Duviols, 1977, p.144). 

En el procedimiento de extirpación de idolatrías, cada año se tenía que ir 

a verificar si había cierta modificación de la huaca; entonces, para no tener tal 

inconveniente, se dispuso que sobre las huacas se construyese una capilla o se 

erija un templo para que ya no haya intento de retornar a practicar los cultos 

incaicos. 

 Por otro lado, Meconi (1999) menciona lo siguiente acerca de la 

extirpación de idolatrías: 



XVIII 
 

Las costumbres, ritos y mitos contenidos en estas cartas forman parte de la 
que los jesuitas y los otros actores de la evangelización llamaban idolatría. 
[…]. Los jueces, enviados por el arzobispo, debían buscar las prácticas de 
idolatrías, destruir los ídolos y juzgar a los hechiceros, considerados 
emisarios del diablo y principales culpables de la recrudescencia del 
fenómeno entre las poblaciones bautizadas desde el siglo XVI. (pp. 64-65). 

De igual manera Gareis (2004) vierte que la extirpación de idolatrías es:  

La destrucción de los “ídolos”, tejidos finos y parafernalia apuntaba a 
desarraigar los cultos autóctonos, pero al mismo tiempo equivalió a una 
pérdida sensible en la herencia cultural de los pueblos andinos. Más aún en 
las culturas autóctonas se consideraba que el culto a los antepasados y las 
deidades andinas era esencial para asegurar, además del bienestar 
individual, la pervivencia de todo el grupo social. Por eso, la destrucción de 
las representaciones de dioses y momias afecto sobremanera a las 
sociedades andinas que la sufrieron: las campañas de extirpación de 
idolatrías, por consiguiente, no solo atentaron contra las religiones andinas 
sino también contra la identidad cultural de los pueblos afectados. (p. 266). 

Considerar que la extirpación de idolatrarías, originó que exista una ruptura 

del pensamiento andino con relación a su religión y religiosidad, esto conllevó a 

que surja la simbiosis cultural. 

De similar forma, Sandoval y Lasso (2014) mencionan sobre el movimiento 

de extirpación de idolatrías, como una: 

[…] estrategia evangelizadora en los andes, [donde] se concentra en 
castigar a personas que tienen influencia sobre las comunidades indígenas, 
los homos del concilio límense de mitad del siglo XVI, fueron chamanes y 
taytas de la red chamanística que se configura con los territorios de la selva 
y los andes (Sandoval y Lasso, 2014, p.13).  

El castigo fue uno de los medios para poder contrarrestar las prácticas 

idolátricas, sobre todo a los sacerdotes incas que se encargaban de dirigir los 

ritos, fueron objeto de sospecha, muchas veces fueron castigados. 

Por otro lado, Arriaga (1920) indica lo siguiente acerca de la idolatría: 

Las dos principales causas de las Idolatrías de los Indios, dijimos que eran. 
La primera suma ignorancia, que tiene de las cosas de nuestra Fe, por no 
estar enseñados en ella, y el engaño en que siempre están de sus Huacas, 
y supersticiones de que no han sido desengañados, que también es falta de 
doctrina, y predicación; la cual se a de enderezar, no solo en plantar en sus 
corazones las verdades de la religión cristiana, sino a arrancar de ellos las 
malezas, y raíces de sus errores. La segunda causa es no haberles quitado 
hasta ahora sus Huacas, Malquis, ni Conopas, ni los demás motivos de su 
Idolatría. (p. 107).  



XIX 
 

Se considera que la extirpación de idolatrías fue un método de 

adoctrinamiento de gran violencia y represión que se dedicó de extirpar todo 

atisbo, creencia u objeto de culto prehispánico. 

TEORIA DE LA FUNCION DE LA PINTURA MURAL EN EL PROCESO DE 
EVANGELIZACION 

La pintura mural sobre todo en los templos rurales, fue considerada como 

un mecanismo de evangelización donde se explicó pasajes sobre el bien y el 

mal, asimismo, se elaboró pinturas murales de santos, escudos de las órdenes 

religiosas:  

Al llegar de los españoles a América la pintura mural se utilizó como un forma 
directa y eficiente de catequización y evangelización. En México se la empleó 
como vehículo de adoctrinamiento desde la mitad del siglo XVI y al similar 
sucedió años después en el Perú (Flores et al, 1991, pp.167-168). 

Las pinturas murales estuvieron influenciadas con los estilos artísticos, 

puesto que “La tradición renacentista y manierista fue determinante y se transfirió 

a la pintura mural con todo su contenido de representaciones simbólicos que 

caracteriza los motivos grutescos, que habían sido moralizados y trasladados a 

la iconografía cristiana” (Flores et al., 1991, p.168). Estos motivos ornamentales 

se observaron en los frisos de los templos, por otro lado, entre las 

representaciones de las pinturas destacaron:   

[…] las ideas mitológicas y fantásticas que conjugan lo humano con lo 
vegetal o animal, las representaciones de cestas, cornucopias, monstruos y 
mascarones que en su origen eran ofrendas paganas, pasan a ser parte del 
repertorio decorativo de este género artístico. […] el Concilio de Trento había 
efectuado advertencias para que se permitiera en los templos católicos 
representaciones pictóricas opuestas a la tradición eclesiásticas, limitando 
las interpretaciones libres e imaginativas de temas simbólicos, que solo 
debían ser representados siguiendo las normas; sin embargo, en la región 
andina la iglesia fue tolerante y permitió la utilización de los grutescos con 
propósitos didácticos (Flores et al., 1991, p.168).  

De esta manera, el arte mural en el Cusco alcanzó mayor preponderancia 

por considerarse un instrumento para la evangelización de los naturales: “El arte 

mural del periodo colonial que se arraigó profundamente en América fue traído 

del viejo continente y puesto en práctica desde el primer momento de la 

dominación, como vehículo de catequesis (Flores et al., 1991, p.169). 



XX 
 

En los templos en la ruta del corredor del barroco jesuítico predominó en 

mayor proporción la utilización de pinturas murales, y se aplicó el estilo conocido 

como churrigueresco, con la característica del horroris vacuo, que quiere decir 

miedo al vacío, trayendo como consecuencia, que los templos no solamente 

estén decorados con retablos lienzos e imágenes en bulto, sino que se agregó 

también las pinturas murales. 

La pintura mural tampoco demoraría en ser vehículo importante para la 
catequización. Los grandes parámetros interiores de los templos se verán 
cubiertos de pintura mural de temas evangelizadores: vida de la virgen, de 
los santos, los grandes dilemas sobre la vida y la muerte, el paraíso, el 
infierno. Son presencia elocuente de una sistemática política de 
concientización de la población indígena, de la nueva fe que trataría de 
avasallar a las antiguas y tradicionales creencias de los tawantinsuyanos. 
(Flores et al., 1991, p.174). 

IV. 2.  ESTADO DE LA CUESTIÓN 

El Templo Colonial de San Pedro Apóstol de Quiquijana presenta los 

siguientes antecedentes: 

         A nivel global tenemos las investigaciones de González (2009) realizó un 

trabajo de investigación sobre “El santuario de los Remedios, como espacio de 

apropiación e identidad” en México, en su trabajo hace énfasis en cuanto a los 

aspectos que se abordan para estudiar la zona determinada. Estas 

características son la historia, la cultura, el espacio, la arquitectura. Para este 

santuario, la identidad puede ser reconocida a través de espacios y objetos 

arquitectónicos como elementos que representan andamios que sostienen la 

carga simbólica de las actividades populares que se realizan en ellos. La 

arquitectura y sus espacios, en este caso, se convierten en referentes obligados 

de manifestación identitaria.  

Por otra parte, Armillas  (2004), en su artículo sobre la Evangelización y 

sincretismo religioso en México (siglo XVI) indica que, a pesar de las primeras 

reacciones de asombro o duda, la población indígena, en líneas generales, no 

se opuso a la evangelización, sino que la incorporó a sus prácticas, generando 

un sincretismo religioso, puesto que: “contaban con algunas similitudes rituales 

que favorecieron el sincretismo en los aborígenes: el concepto de la Creación; la 

idea de un Dios supremo; la existencia de una madre de la divinidad”. (p.16). 



XXI 
 

En cuanto al proceso de adoctrinamiento Estensoro (2003) destaca que la 

evangelización no fue únicamente una lucha contra la persistencia de prácticas 

paganas, sino también un proceso en el cual los indígenas, especialmente sus 

líderes y caciques, buscaron ser reconocidos como cristianos para mantener sus 

privilegios y participar en el nuevo orden religioso y social. A partir de fuentes 

como sermones, catecismos, crónicas y manifestaciones artísticas, el libro 

explora cómo se moldeó una santidad vernácula, distinta, pero integradora, y 

cómo algunos indígenas alcanzaron relevancia espiritual dentro del cristianismo 

católico. 

      A nivel de Perú, tenemos la investigación de Gutiérrez (1978) conjuntamente 

con otros arquitectos e investigadores publican un interesante libro “Arquitectura 

del Altiplano peruano” en el cual abarcó el aspecto geográfico del territorio 

altiplánico, también desarrolla la organización política, económica e ideológica. 

Pues el libro menciona que al realizar la investigación sobre la arquitectura de 

los templos y construcciones coloniales no solamente se debe desarrollar el 

aspecto arquitectónico sino también la parte histórica y geográfica, pues estas 

tres disciplinas tienen una correlación y complementación para que la 

investigación tenga más relevancia. 

Vargas Ugarte (1963), en su libro “Los jesuitas del Perú y el Arte”, describe 

los templos que estuvieron bajo la administración de los jesuitas en la región del 

Cusco, empezando por el templo que perteneció a la Orden de la Compañía de 

Jesús llamado de la Transfiguración de Jesús, posteriormente describe el templo 

de Andahuaylillas, de Huaro y Canincunca. En ese entender brinda un concepto 

de lo que fue la ruta del barroco jesuítico que empieza desde la ciudad del Cusco 

y termina en el pueblo de Juli en Puno. En ese contexto, el templo San Pedro 

Apóstol de Quiquijana, está considerado en este corredor jesuítico del barroco. 

Guibovich y Cisneros (1982), realizaron un interesante estudio sobre la 

biblioteca cusqueña de Alonso Bravo de Paredes y Quiñones, donde mencionan 

un poco de su biografía su formación eclesial, el influjo que tuvo en el lunarejo 

Juan Espinoza Medrano, el desenvolvimiento que tuvo como cura de la doctrina 

y el templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, también hacen mención de su 



XXII 
 

escrito y de la grandiosa biblioteca que poseía, el cual los autores detallan los 

libros que conservaba, detallan el inventario de bienes. 

Así mismo, con relación a las actividades de eclesiásticos en el obispado 

del Cusco se tiene a Villanueva (1989), quien focaliza la labor del Obispo Manuel 

de Mollinedo y Angulo, indicando que se trata de tan firmes decisiones de su 

papel de realizador que hay que imaginarlo más allá de su investidura espiritual.  

Mollinedo aprovechaba sus visitas pastorales para iniciar en los pueblos de su 

tránsito la edificación de iglesias, cuya continuación encargaba a sus respectivos 

curas. Mollinedo, además de ser un hombre moderno y adelantado a los 

sistemas y gustos de su época, fue el principal autor del embellecimiento de los 

templos de la región del Cusco, insertando el arte cusqueño y estilo barroco. 

       Asi mismo citamos los trabajos de investigación de López y Quispe (2020), 

quienes realizaron el trabajo de investigación intitulada “Historia y proceso 

artístico del templo colonial de Nuestra Señora Montserrat de Chinchero-

Urubamba (XVII)”, en el cual refieren que el proceso de evangelización cumplió 

un rol fundamental a través de la construcción de los templos. Con relación al 

proceso artístico del Templo de Chinchero hacen un análisis descriptivo tanto del 

exterior e interior del recinto religiosos, detallan también las intervenciones que 

tuvo el templo para su restauración en relación a lo arquitectónico y las pinturas 

murales, los cuales son historiográficas porque la pintura mural que se encuentra 

alrededor de la portada de fieles detalla el evento histórico de la rebelión de 

Túpac Amaru II. 

Mantilla y Quispe (2021) realizaron el trabajo de investigación intitulada “La 

orden de la Compañía de Jesús en el Cusco: Organización, Evangelización, Arte 

y Economía 1600-1650”, donde mencionan la importancia de la presencia de los 

jesuitas en la ruta del valle sur considerado como el barroco jesuítico. Así mismo 

resaltan la preponderancia que tuvo la evangelización del hombre andino en las 

lenguas locales, tales como el quechua, el aimara y el puquina. Resaltan también 

la importancia del arte empleado por los jesuitas como un vehículo para la 

evangelización. 

Benavente (1995), en su libro intitulado “Pintores cusqueños de la colonia”, 

de igual manera hace mención al pintor Salvador Sandoval Inka e indica que 



XXIII 
 

pinta la serie de la Vida del Apóstol San Pedro, la vida de Lázaro para el templo 

parroquial de Quiquijana, y considera que estos lienzos son joyas del arte 

cusqueño religioso. Acota también que esta serie de pasajes bíblicos cuentan 

con admirables y múltiples marcos tallados y dorados. 

Por ultimo, tenemos el informe anual de la restauración y puesta en valor 

del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana realizada por el Instituto Nacional 

de Cultura (2005) en el cual mencionan sobre la construcción del templo de 

Quiquijana, describen la tipología del templo, así mismo resaltan la labor que 

tuvo Mollinedo en el revestimiento del templo. 

Valenzuela (2020) menciona que en Quiquijana se erigieron dos templos el 

templo de San Pedro Apóstol y el de Inmaculada Concepción, y el beaterio con 

más de diez beatas que cumplían la función de catequizar a los campesinos con 

violencia, y muerte a los desobedientes. 

En el primer tomo del libro intitulado Historia de la Pintura Cusqueña de 

José de Mesa y Teresa Gisbert (1982), los autores mencionan que una 

importante serie del pasaje bíblico de la parábola del hijo prodigo se encuentra 

en el templo de Quiquijana elaborada por el maestro pintor indígena Salvador 

Sandoval Inga, agregan también que en el templo de Quiquijana hay un lienzo 

sobre la resurrección de Lázaro. Hacen mención también, sobre el rol que 

cumplió el pintor indígena Salvador Sandoval Inga. Por otro lado, también 

afirman que en el beaterio de Quiquijana existe un cuadro de autoría del Maestro 

de la Almudena. En el segundo tomo del libro Historia de la Pintura Cusqueña 

de José de Mesa y Teresa Gisbert (1982), los investigadores del arte describen 

los lienzos que se encuentran en el templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, 

donde realizan un análisis de las pinturas murales que se encuentran en la 

sacristía del templo. 

MARCO CONCEPTUAL 

ARTE CUSQUEÑO 

El arte cusqueño surge a raíz de las construcciones de los templos, donde 

se presenciará importantes lienzos de los diferentes maestros pintores, 

doradores, ebanistas, talladores, escultores, quienes, con la finalidad de 



XXIV 
 

embellecer a través de estos elementos religiosos, se utilizará como un medio 

de evangelización. 

Para Jorge Escobar (2013) el arte colonial cusqueño: 

[…] permitirá al mundo indígena prestarse los elementos europeos que los 
utilizara racionalmente para crear una simbiosis, y con esta, una resistencia; 
es decir, forjando una nueva tradición artística con doble codificación que 
será utilizada para sutiles fines. […] El arte en el Cusco colonial surgió del 
choque de dos mentalidades distintas, de dos mundos diferentes, es de ese 
enfrentamiento y encuentro de dos culturas dispares, lo indígena y lo 
europeo, que surge el arte colonial cusqueño que representara un proceso 
de mutuos descubrimientos (p. 19). 

 Debido al proceso de evangelización en el ande, se comenzó a decorar 

los templos con suntuosos lienzos y retablos, y luego a través de la presencia de 

pintores europeos que influenciaron a los pobladores andinos, surgirán 

importantes maestros pintores locales, que destacaron en los diferentes templos 

rurales. Resaltar por ejemplo que el templo de Quiquijana contó con la presencia 

de Salvador Sandoval Inca. 

Nada nuevo es reconocer que uno de los fenómenos culturales más 
originales que se diera en el contexto iberoamericano, en el área andina de 
los siglos XVII y XVIII, fue el de la pintura cuzqueña. Este fenómeno cargado, 
de un importante proceso de aculturación se dio por la presencia europea 
de pinturas, tablas, esculturas, grabados, libros ilustrados, tratados de 
pintura y arquitectura, traídos por los nuevos habitantes de estas tierras 
durante los siglos XVI y XVII (Kuon y Arce, 2011, p.105). 

MANIERISMO 

El manierismo es un estilo artístico que en los albores del arte cusqueño 

predominó, teniendo como maestro pintor destacado la presencia de Bernardo 

Bitti, Angelino Medoro y Mateo Pérez de Alesio.  

En la historia de la pintura cusqueña el Manierismo, quizás por haber sido 
un momento de corta influencia en el tiempo y por ende in fenómeno sutil 
pero claro, es entre las influencias artísticas, talvez la menos estudiada y por 
ello poco difundida, pero de gran relevancia para el estudio de la formación 
de la escuela cuzqueña de pintura (Kuon y Arce, 2011, p.105). 

Por el poco tiempo que estuvo en boga el estilo manierista, se observa 

pocas pinturas de este estilo, y que aún no han sido estudiadas a detalle. 



XXV 
 

El Manierismo que por ahora lo definimos como un estilo temporalmente 
intermedio entre el Renacimiento y el Barroco, y que se manifestó en el 
Virreinato del Perú a través de los pintores hermano jesuita Bernardo Bitti y 
Mateo Pérez de Alesio, es ya un hecho bien conocido, como es el que Bitti 
al llegar a Cuzco en 1583, dejara una profunda huella a lo largo de más de 
un siglo en el arte pictórico cuzqueño. Él fue quien impuso el gusto por el 
manierismo romano en los más importantes centros urbanos del virreinato 
peruano, dejando una obra fundamental, base de la pintura colonial peruana 
y particularmente la cuzqueña (Kuon y Arce, 2011, p.105). 

El estilo manierista también dejó ciertas reminiscencias en el templo San 

Pedro Apóstol de Quiquijana, por encontrarse en la ruta del valle sur, lugares 

donde quedó vestigios pictóricos de obras pertenecientes a este estilo del pincel 

de Bernardo Bitti, quien fue un pintor trashumante. 

TEMPLO 

El templo viene a ser el espacio donde cada domingo se congregaban los 

aborígenes para la respectiva evangelización, estaba regido por un doctrinero en 

un primer momento, luego con la organización y la designación de un clérigo 

para cada templo para que fueran administrados más ordenadamente. 

En el ande, para que se construya un templo en un espacio determinado, 

el templo debió ser considerado como un lugar o santuario donde se albergaba 

una huaca importante: “La constitución da a los curas la orden expresa de 

destruir y quemar los ídolos y santuarios que se encontrasen en los pueblos de 

indios y de construir una iglesia sobre su emplazamiento siempre que el sitio 

fuera adecuado” (Duviols, 1977, p.95). 

Después de realizarse las reducciones (separando un espacio 

determinado), se comenzaba a erigir un templo con el único objetivo de 

evangelizar a los naturales, y el desarraigo de su cultura precedente: 

La creación de parroquias, pudo realizarse en las ciudades y villas, pobladas 
por españoles e indios cristianos, porque en el campo y en los lugares 
apartados, los doctrineros no podían permanecer estacionarios, dado que la 
dispersión de los indios los forzaba a ir de una a otra parte en su busca 
(Gisbert y Meza, 1985, p.126). 

Ahora bien, el templo funcionó también con el objetivo del adoctrinamiento 

de los aborígenes, a través de las expresiones y estilos artísticos que estos 

poseían, por ello: 



XXVI 
 

Cada pueblo de indios o doctrina, para ser tal, desde el punto de vista 
catequizador, tuvo que contar con un templo que era símbolo de la 
conversión a la nueva fe. Cada uno adquiere características arquitectónicas 
muy propias, como tener capillas abiertas, con atrios, posas. Esto respondió 
a las nuevas necesidades de la enseñanza de la doctrina, la administración 
de los sacramentos, los actos de penitencia pública, las procesiones, La 
prédica a grandes multitudes. Es decir, la realización del culto al aire libre, 
ya que los espacios de los templos no eran suficientemente grandes para 
albergar a poblaciones enteras (Gisbert y Meza, 1985, p.126). 

Coadyuvará al proceso de conversión los lienzos y las imágenes en bulto como 

intermediarios entre el converso y Dios. “Igualmente, el espacio interino del 

templo necesitará adecuarse a los fines pertinentes, de tal manera que, 

siguiendo las disposiciones del Concilio Tridentino, la profusión de imágenes en 

bulto, retablos, lienzos y otros bienes muebles, no tardarían de ser parte del 

mismo” (Flores et al., 1991, p.174). 

V. FORMULACIÓN DE HIPÓTESIS 

V.1. HIPÓTESIS GENERAL 

➢ El proceso histórico del templo colonial de San Pedro Apóstol de 

Quiquijana comenzó a tener un panorama más notable a partir del año 

1670, con el desenvolvimiento en la doctrina del párroco Alonso Bravo de 

Paredes y Quiñones, tomando en cuenta que el año de su construcción 

se habría dado a inicios del siglo XVII, ya que documentos posteriores 

dan cuenta de los servicios prestados por este templo en el 

adoctrinamiento de los naturales, donde se evidencia el desarrollo 

artístico de la pintura cusqueña, con una serie de lienzos que fueron 

elaborados por un pintor no muy conocido llamado Salvador Sandoval 

Inga. Así mismo, el proceso estuvo marcado por la consolidación del 

sistema doctrinal como un instrumento de evangelización y control social, 

lo que influyó en la configuración arquitectónica, artística y simbólica del 

templo, así como en la transformación de las prácticas religiosas de la 

población indígena. 

V.2.    HIPÓTESIS ESPECÍFICAS 

➢ La doctrina de Quiquijana se estableció como parte del proceso de 

organización eclesiástica y evangelización de los andes impuesto por la 

corona española, en el cual se tuvo como propósito esencial la 



XXVII 
 

evangelización de la población indígena a través de la institucionalización 

de reducciones, la asignación de doctrineros y la imposición de nuevas 

prácticas religiosas que reemplazaron en parte las creencias andinas 

preexistentes. 
➢ La función que cumplió la doctrina de Quiquijana fue probablemente que 

empezó a recopilar las costumbres por parte de sacerdotes, quienes 

configuraron el contexto social y religioso de dicha doctrina, teniendo 

como resultado un padrón de habitantes que estaban siendo 

adoctrinados.  

➢ La influencia arquitectónica que adoptó el templo San Pedro Apóstol del 

distrito de Quiquijana, fue probablemente del estilo renacentista, 

existiendo elementos que se pueden identificar a través de su torre-

campanario. El templo cuenta con características similares a los templos 

que se erigieron en las zonas rurales, es decir con capilla abierta para la 

evangelización del hombre andino. Y los estilos artísticos que 

predominaron en el templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, fueron el 

plateresco, el barroco, neoclásico y la pintura mural donde se observa 

ciertos blasones. Así mismo en el templo de Quiquijana destaco la 

presencia del maestro pintor indígena Salvador Sandoval Inca, quien pinto 

una serie de pinturas de estilo barroco. 

 

VI. OBJETIVOS DE LA INVESTIGACIÓN 

VI.1. OBJETIVO GENERAL 

➢ Explicar el proceso histórico del templo colonial San Pedro Apóstol del 

distrito de Quiquijana, y la función de la doctrina en los años de 1670-

1760. 

VI.2. OBJETIVOS ESPECÍFICOS 

➢ Describir el proceso para que se establezca la doctrina en Quiquijana, en 

el contexto del arte colonial cusqueño a través de las políticas religiosas 

del virreinato del Perú 
➢ Determinar la función que cumplió la doctrina de Quiquijana a partir del 

desempeño de Alonso Bravo de Paredes en la evangelización de los 

naturales en los años 1670-1760. 



XXVIII 
 

➢ Explicar la influencia arquitectónica y artística que tuvo el Templo Colonial 

San Pedro Apóstol del distrito de Quiquijana en los años 1670-1760. 

VII. METODOLOGÍA Y FUENTES 

VII.1. TIPO Y NIVEL DE LA INVESTIGACIÓN 

El presente trabajo de investigación es de tipo cualitativo, nivel de investigación 

es descriptivo, explicativo y documental. 

VII.2. MÉTODOS Y TÉCNICAS 

a) Método Histórico: Aplicaremos la heurística el cual se empleará en la 

recolección, revisión, contrastación, y selección de las fuentes de 

primera mano cómo también la bibliográfica sobre el templo colonial San 

Pedro Apóstol de Quiquijana y para la fase de investigación, 

interpretación y análisis de las fuentes bibliográficas y de fuente 

documental aplicaremos la hermenéutica.  

Dicho método, permitirá la recolección sistemática y evaluación de datos 

relacionados al templo colonial San Pedro Apóstol de Quiquijana con el 

propósito de probar las hipótesis formuladas y sobre su desarrollo, 

función y tendencias conforme al contexto histórico. 

b) Método Analítico-Sintético: Por el cual la información referida a la 

documentación de archivo acerca del templo colonial San Pedro Apóstol 

de Quiquijana, será detalladamente analizado en todos sus 

componentes para su mejor comprensión de lo histórico y artístico. 

c) Método Dialéctico: Permitirá entender los cambios y variantes de los 

hechos estudiados a través del tiempo y la coexistencia de algunos 

aspectos sociales, conforme a los cambios producidos en el 

mencionado templo colonial San Pedro Apóstol de Quiquijana, nos sirve 

para evaluar las transformaciones y modificaciones arquitectónicas 

producto de las intervenciones. 

 

 

 



XXIX 
 

VII. 3.  TIPOS DE FUENTES 

FUENTES PRIMARIAS.    

Consultaremos los documentos de primera mano de los siglos XVII y XVIII 

existentes en el: 

Archivo Arzobispal del Cusco (AAC). 

• Fondo: Libros parroquiales:  

Bautizo Matrimonio Defunción 

1.- 1704-1713 1.- 1766-1790 1.- 1737-1762 

2.- 1760-1766 2.- 1782-1792 exp. 

Matrimoniales 

2.- 1790-1802 

3.- 1766-1775 3.- 1790-1811 3.- 1803-1823 

4.- 1788-1796 4.- 1832-1836 4.- 1825-1827 

5.- 1801, 1804, 1807, 

1810, 1815. 

5.- 1837-1845. 5.- 1831-1836 

6.- 1830-1836 6.- 1850-1845 6.- 1837-1844 

7.- 1902-1904 7.- 1862-1879 7.- 1862-1880 

8.- 1904-1906 8.- 1880-1896 8.- 1880-1891 

9.- 1907-1908 9.- 1896-1902 9.- 1891-1902 

 

• Fondo: Sección colonial relación de pueblos y comunidades:  

QUIQUIJANA 

27-29.1. Sumaria información mandada por el Obispo acerca de la vida y 

costumbres de Juan Antonio de la Fuente y Centeno, cura propio de la 

doctrina de Quiquijana, a cargo de Joseph Gabriel Gonzalez, clérigo, 

presbítero. 1758. XI, 3, 50. 



XXX 
 

27. Informe sobre la vida y costumbres de D. Juan Antonio de la Fuente, cura 

propio y vicario de Quiquijana y de su compañero Fray Pedro de Vargas, 

religioso de San Agustín. 1754. LXVII, 4, 78. 

27-29.1-12- Expediente sobre información, pesquisa secreta de la vida y 

costumbres del cura de la Doctrina de Quiquijana Fernando Zequeyra. 

Ademas contiene un padrón de los habitantes de la doctrina que han 

comulgado y confesado. 1744. LXX, 1, 8. 

28.1 Autos criminales seguidos por Alonso de Marcotegui y Salazar, 

abogado de la Audiencia de Los Reyes, cura Rector de San Sebastián, 

contra el Br. Alonso Reyna por usurpación y robo de las obvenciones del 

pueblo de Quiquijana. 1737. LXIX, 1, 17. 

28. 3-35.2-33.2 Antolín de Grajeda, fiscal Mayor de la Audiencia Episcopal, 

en causa de cuentas contra los bienes y albaceas de Diego Bustamante 

(cura que fue de Urcos), que a su vez albacea y tenedor de bienes de Alonso 

Bravo de Paredes, cura que fue de Quiquijana. 1674. XLIX, 3, 57. 

20-26 Inventario de la Iglesia parroquial de Quiquijana. 1910.C-XLV, 1, 22. 
FF. 5. 

26-1.2.21.2.2-14 Parroquia de Quiquijana. 1925-1956. (Asuntos, tierras, 

fabrica, matrimonios, oleos, limosna. C-LXXIX,1,11. 

• Fondo: Libro de Fabrica e Inventarios: 

PROVINCIA DE QUISPICANCHI 

2.- 1963 Quiquijana San Pedro Apóstol.  

20.26. 35-1 INVENTARIO DE LA PARROQUIA DE QUIQUIJANA POR EL 
VISITADOR ECCO. MARIANO RODRÍGUEZ Y EL PÁRROCO MANUEL NIÑO 
DE GUZMÁN AÑO 1892. 

33.1-33.2 TESTAMENTO DE DON ALONSO BRAVO DE PAREDES Y 

QUIÑONES CURA PROPIO DE SAN PEDRO DE QUIQUIJANA PROVINCIA DE 

QUISPICANCHI. INVENTARIO DE BIENES DEL MISMO Y TOMA DE 

CUENTAS AL ALBACEA Y CURA DON DIEGO BUSTAMANTE Y SALCEDO 

1670. IV, 4, 77, F 290. 



XXXI 
 

FUENTES SECUNDARIAS 

Se recurrirá a las siguientes bibliotecas: 

• Biblioteca Municipal del Cusco. 

• Biblioteca Especializada de Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de 

San Antonio Abad del Cusco. 

• Biblioteca Guido Delran Cousy del Centro Bartolomé de las Casas.  

• Biblioteca del Ministerio de Cultura Cusco. 

En la cuales se procederá con la búsqueda de textos especializados que darán 

soporte a la investigación. De igual modo recurriremos a la información de fuente: 

• Visual: la misma que se ejecutara en el templo San Pedro de Quiquijana, en 

función a las diferentes obras de arte que existen en ella.  

• Oral: para ello se recurrirá a la técnica de la entrevista a los pobladores de 

avanzada edad del distrito de Quiquijana, los mismos que aportaran datos 

relevantes para la investigación basados en información vertida de 

generación en generación. 

 

 



XXXII 
 

VIII. CRONOGRAMA DE ACTIVIDADES 

 

AÑO 2024 2026 
MES Ene Feb Mar Abr May Jun Jul Ago Set Oct Nov Dic Ene 

Elaboración del proyecto 
de investigación 

X X X                 
  

Acopio de información   X X X X               

Análisis y procesamiento 
de datos 

        X X X X X     
  

Síntesis y redacción           X X X X X     

Revisión y presentación                 X X X X  

Sustentación de la Tesis                        X 



XXXIII 
 

 

IX. PRESUPUESTO Y FINANCIAMIENTO 

 

PRESUPUESTO 

1. Recursos humanos Cifra en soles 

➢ Tesistas 

2. Recursos materiales 

Útiles de escritorio y de trabajo de campo 

• Laptop 2000.00 

• Cámara fotográfica 1000.00 

• Grabadora 500.00 

➢ Servicios 

- Obtención de carnet de bibliotecas  250.00 

- Obtención de carnet de Archivo  160.00 

- Materiales bibliográficos, archivísticos, compra de 

libros, fotocopia de información. 
1500.00 

- Anillados, encuadernados y empastado de ejemplares 2500.00 

- Transporte 4000.00 

- Viáticos 2000.00 

- Imprevistos 1000.00 

TOTAL 14,910.00 

 

FINANCIAMIENTO 

La tesis será financiada en su totalidad por las tesistas. 



1 
 

INTRODUCCIÓN 

El templo colonial San Pedro Apóstol de Quiquijana, construido a inicios del siglo 

XVII, se constituye como un valioso patrimonio cultural y artístico dentro del 

contexto de la evangelización en el Virreinato del Perú. Erigido en un territorio de 

profunda tradición andina, este templo representa uno de los testimonios más 

relevantes de la fusión entre la cosmovisión indígena y la influencia europea, 

visible tanto en su arquitectura renacentista como en su rica iconografía y 

elementos artísticos de la Escuela Cusqueña desarrollada durante los siglos XVII 

y XVIII. 

El primer capitulo trata sobre el contexto que atravesó la ciudad del Cusco, 

epicentro del arte colonial, ya que vivió una compleja transición tras la llegada de 

los españoles, que abordó la fundación española, la instauración de un nuevo 

orden religioso y la sistematización del proceso evangelizador a través de 

doctrinas como la de Quiquijana. Este periodo estuvo marcado por una intensa 

actividad eclesiástica que incluyó la creación del Obispado del Cusco, la 

celebración de concilios limenses y la labor de extirpación de idolatrías, lo cual 

moldeó de manera decisiva el arte y la arquitectura religiosa locales. 

En el segundo capitulo demostraremos que el templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana fue una pieza clave dentro de la doctrina y en el proceso de 

evangelización de los naturales en la sierra cusqueña, especialmente entre 1670 

y 1760. A través de la doctrina y el trabajo pastoral de clérigos como Alonso 

Bravo de Paredes, el templo sirvió como centro de instrucción religiosa, difusión 

del cristianismo y consolidación de nuevas prácticas religiosas en las 

comunidades indígenas. Los lienzos, esculturas y retablos que adornan el 

templo, influenciados por artistas emblemáticos como Salvador Sandoval Inca, 

reflejan esta convergencia cultural y espiritual. 

El tercer capitulo propone un análisis integral de la evolución histórica, 

arquitectónica y artística del templo colonial San Pedro Apóstol de Quiquijana, 

así como un estudio detallado de la función de la doctrina de Quiquijana en la 

evangelización, esclareciendo sus métodos, alcances y transformaciones en un 

periodo fundamental para la transmisión de la fe cristiana en los Andes. La 



2 
 

investigación contribuirá a la valorización del patrimonio histórico-cultural de la 

región, destacando la importancia de la interacción entre arte, religión y sociedad 

durante el virreinato. 

 

 

 

 

 

  



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPITULO I 

ESTABLECIMIENTO DE LOS ESTILOS ARTÍSTICOS EN EL CUSCO Y 
ORIGEN DEL ARTE CUSQUEÑO  

1.1. El período de transición 

Se le conoce como período de transición al primer contacto que tuvieron 

los europeos con la cultura andina, esto a partir del año de 1532, y es 

precisamente en el territorio tahuantinsuyano donde se comenzó a observar 

muchos cambios del modelo económico, social, e ideológico. Con relación al 

aspecto ideológico se efectuó la implantación de la religión católica, y a través 

de elementos artísticos se comenzó a aplicar métodos de evangelización por 

parte de los clérigos:    

Con la llegada de los españoles al Perú la producción de elementos 
simbólicos-representativos andinos experimento un cambio rotundo. Las 
formas técnicas artísticas utilizadas en España y Europa, comenzaron a 
ingresar a nuestro territorio convirtiéndose en la base para el nacimiento y 



4 
 

desarrollo de nuevos modelos de representación a partir de un proceso de 
apropiación y reinterpretación cultural (Balta, 2009, p.102).   

Cabe indicar que empezaron a insertarse estilos artísticos que se 

encontraban en boga en el continente europeo. 

Se debe mencionar que el proceso de evangelización pasó por diferentes 

etapas, pues en un primer momento la evangelización no fue una de las 

prioridades, a pesar de que los peninsulares justificaban la “conquista”, con la 

premisa de que estaban viniendo a evangelizar, pero, más se enfocaron en la 

repartición de tesoros, otra de las limitaciones que tuvieron fue de que no tenían 

conocimiento del idioma de los indígenas: “En los primeros años de la Colonia 

los religiosos españoles tenían dificultades para evangelizar a los indígenas a 

través de lenguas nativas. Entonces, las imágenes, empezarían a desempeñar 

una función didáctica de primer orden” (Balta, 2009, p.102). Por ello, debemos 

destacar que el establecimiento de diversos elementos artísticos tales como 

santos, santas, asimismo, la implantación de la cruz. 

Con la implantación de la religión católica empezó a darse el fenómeno del 

sincretismo o simbiosis religiosa.  

El denominado período de transición, es el de la fusión del mundo andino y 
el mundo occidental, en el cual chocan dos sensibilidades, dos culturas, dos 
sociedades, dos mundos. Es el encuentro de dos sistemas y de dos 
ideologías que luchan una por imponerse y la otra por sobrevivir. Este 
periodo es el nexo entre lo andino y lo occidental (Escobar, 2013, p.11).  

Esto nos quiere decir que va a ver una religión que trató de imponerse sobre 

la otra, que fue la religión católica, pero siempre quedaron rezagos o 

reminiscencias de la cultura andina, porque desde el punto de vista simbiótico, 

se produjo una interdependencia y beneficio mutuo a posteriori. 

1.2. Llegada de los españoles al Cusco 

La llegada de los españoles según los datos vertidos por los diferentes 

cronistas menciona que arribaron a la ciudad en el mes de noviembre de 1533. 

El primer dato refiere lo siguiente:  



5 
 

El Gobernador Pizarro y los demás, después de algunos reencuentros de 
poco momento con los indios en el camino, entraron en esta gran ciudad del 
Cusco […] Primeramente dijo que su merced está informado por los 
conquistadores antiguos de este reino, que los españoles entraron en esta 
ciudad del Cuzco en dos días del mes de noviembre de mil quinientos treinta 
y tres años, viniendo por capitán general don Francisco Pizarro y el 
adelantado don Diego de Almagro y Fernando de Soto con otros 
conquistadores […] siguese no haber pasado del día dos o tres de 
noviembre de 1533. Con los dichos españoles vino fray Vicente de Valverde, 
del orden de Predicadores, deudo y capellán de Pizarro (Esquivel y Navia, 
1980, pp.80-81). 

Según los datos vertidos por Esquivel, los españoles entraron los primeros 

días del mes de noviembre, dato que es un poco controversial pero no se puede 

cuestionar debido a que es fuente de primera mano. Sin embargo, la 

historiografía tradicional refiere que los peninsulares ingresaron el 15 de 

noviembre, tal como mencionan los siguientes datos: 

Muy de mañana del 15 de noviembre de 1533, hizo su ingreso a la ciudad 
del Cusco por el camino del Chinchaysuyo, Francisco Pizarro, su capellán, 
Vicente Valverde, sus jefes, más una tropa conformada por 140 soldados a 
caballo acompañados por el príncipe Manco Inca, hermano de Huáscar, 
legítimo heredero de la corona Inca quien venía con un numeroso séquito 
de incas nobles (Hinojosa, 2012, p.32). 

En análisis que se puede obtener de la cita es que Francisco Pizarro 

ingreso al Cusco junto con el clérigo fray Vicente de Valverde, y que también 

llegaron acompañados por Manco Inca. Así también se indica que Manco Inca 

espero a las huestes de Pizarro en la pampa de Jaquijaguana (Anta). 

Asimismo, se tiene la siguiente cita: 

El 15 de noviembre de 1533, los 300 000 habitantes de la capital incaica 
vieron descender por las grises colinas que la circundan, cubiertos de 
armaduras, a los ciento cincuenta conquistadores que capitaneaba 
Francisco Pizarro. Desde entonces los súbditos del inca Atahualpa 
cambiaron de monarca y dueño en la persona del Emperador Carlos Quinto. 
Dejaron de adorar al sol, su padre y señor, por el Dios de los cristianos, y la 
ciudad, armada de heráldico blasón, que mostraba un castillo de oro 
rodeado de siete cóndores, tomo el título de La muy noble y grande Ciudad 
del Cuzco (Cossio, 1928, p.11). 

Las guerras civiles en el Tahuantinsuyo jugaron un rol preponderante, 

debido a que había una rivalidad entre las tropas de Atahualpa y Huáscar, el 

primero que estuvo a cargo de la administración de las provincias del norte del 

Tahuantinsuyo teniendo como su centro de operaciones la ciudad de Quito, y el 



6 
 

segundo quien administro la zona sur del Tahuantinsuyo tuvo como centro de 

control administrativo el Cusco, por las noticias que llegaron al monarca Huáscar 

que los europeos habían asesinado a Atahualpa, es una de las principales 

razones para que les reciban de la mejor manera a los peninsulares en la ciudad 

del Cusco.  

1.2.1. Fundación española del Cusco 

Los españoles ingresaron al Cusco por el barrio inca de Qarmenka (Santa 

Ana), y bajaron por el barrio de Huacapunku y Sapi, dicho suceso hizo que una 

de las calles del barrio de Qarmenka adopte el nombre de Calle Conquista.  

Tomaron como lugar de campamento el edificio inca del Sunturwasi. Un año 
después el 23 de marzo de 1534, Pizarro, vasallo y lugar teniente del rey de 
España, gobernador y capitán general de los reinos de Castilla, tomó 
posesión de la ciudad del Cusco (Hinojosa, 2012, p.33). 

Este evento tuvo como lugar en el espacio que hoy conocemos como la 

plaza de Armas del Cusco que fue:  

[…] antigua capital incaica a nombre del rey Carlos I, para tal evento histórica 
se reúne en la plaza inca de Wacaypata con fray Vicente Valverde 
responsable de la logística de la invasión espiritual y la conversión de los 
incas a la fe cristiana, el capitán Diego de Almagro (Hinojosa, 2012, p.33). 

Llegando a la plaza principal del Estado tahuantinsuyano: 

[…] se preparó en medio de la gran plaza de los incas, lo que debió algo así 
como una pequeña plataforma con gradas de piedra no acabadas de labrar, 
encima de ella una picota; llegado el LUNES 23 DE MARZO DE 1534, 
Pizarro y los españoles que lo acompañaban, realizaron la ceremonia y 
diligencias de posesión (Angles, 1983, p.21). 

La fundación del Cusco se efectuó el 23 de marzo de 1534:  

E puso por nombre como la MUY NOBLE Y GRAN CIUDAD DEL CUZCO, 
dejando a Su Majestad y a los señores de su muy alto consejo, y dándoles 
la obediencia que en tal caso se requiere, para que puedan enmendar, 
aprobar y confirmar todo lo fecho en su real nombre, como mejor viere que 
conviene a su real servicio (Esquivel y Navia, 1980, p.87). 

 Cabe recalcar que se denominó la Muy Noble Leal y Fidelísima Gran 
ciudad del Cusco, producto del apoyo que obtuvieron la soldadesca española, 

por parte de los orejones cusqueños.        



7 
 

La fundación del Cusco español se hizo sobre una estructura urbana 
existente: la ciudad incaica. Según el acta original de la fundación del Cusco, 
Francisco Pizarro decide: Que la plaza deste pueblo que hago sea ésta que 
estaba hecha de los naturales y los solares donde an de hedificar sus casas 
los vezinos sean trazados y dados al derredor della en lo mejor y a donde 
yo señalare (Azevedo, 2009, p.63).  

Después de la fundación del Cusco, Francisco Pizarro observaba las 

cualidades dimensionales del Huacaypata, decidió que dicho lugar sea destinado 

para ser la Plaza de Armas del Cusco, y que sus solares tengan las 

características urbanísticas en base al modelo español, esto quiere decir con la 

escala de damero. 

La ciudad del Cusco se encuentra en un lugar o punto estratégico entre la 

ciudad de los Reyes y la mina de la Villa Imperial de Potosí “Cusco, empero, por 

su privilegiada situación geográfica entre zonas fisiográficas distintas, fue 

siempre un agente de intercambios complementarios. Esta situación posibilitó su 

supervivencia y desarrollo, aunque perdiera su tradicional función administrativa 

y religiosa” (Azevedo, 2009, pág. 32). Estos datos se pueden corroborar con las 

informaciones que nos brindan los protocolos notariales del siglo XVI del Archivo 

Regional del Cusco, donde especifican que muchas recuas cargadas de ropas. 

1.2.2. Descripción de la ciudad del Cusco 

El cronista carmelita, Vásquez Espinoza (1948) realiza una descripción muy 

interesante de la ciudad del Cusco: 

La ciudad es populosa de más de 3.500. españoles muchos caualleros, y 
gente noble, encomenderos, descendientes de los primeros conquistadores 
de aquel Reyno, sin otros muchos españoles, gente honrada, principal, y 
ordinaria, y mestizos, hijos de Españoles, y de indias, que alla llaman 
Montañeses, de los quales an salido muy valientes y valerosos soldados en 
la Guerra, seruidores de su Magestad suffridores en todas ocasiones de 
grandes trauajos, que hacen vna republica muy ilustre, ay en esta imperial 
ciudad gran población de indios nobles, y ordinarios que pasan de 14,000 
vezinos, sin otros muchos que vienen de las prouincias comarcanas a seruir 
a la ciudad, con gran cantidad de negros esclauos, y mulatos, que tienen los 
vezinos de ella para su seruicio, y de sus haciendas, que tienen de estancias 
de ganados, ingenios de azúcar viñas sembrados de trigo maís, y otras 
semillas y labores, requas de mulas, que van a Lima y otras partes. Tiene 
esta imperial ciudad muy buena Iglesia Cathedral de las mejores del Reyno 
con Obispo, y preuendados que la asisten, y siruen, sin los beneficiados, 
curas, y otros clérigos para la administración de los Santos Sacramentos; ay 
muy suntuosos conuentos, el de Santo Domingo, donde fue el riquissimo 
templo del Sol, dos de San Francisco el principal en medio de la ciudad, y 



8 
 

otro de recoletos junto al serro de San Cristoual, conuentos de San Augustin, 
y nuestra Señora de la Merced, todos con muchos religiosos con estudios 
de artes y theologia (p.554). 

El cronista realiza una exhaustiva descripción, en primer lugar, analiza la 

parte demográfica integrada por españoles, mestizos, indígenas y población 

afrodescendiente, puntualiza también la actividad económica que se practicaba. 

Así mismo, resalta en el aspecto religioso las construcciones destinadas para la 

predica del evangelio como los suntuosos conventos y la catedral que ocuparon 

antiguos espacios sagrados incas. 

Ay insigne Casa de la Compañía de Jesús con grandes rentas que está 
fundada, donde fueron las Casas Reales de Guayna Capac, llamadas tiene 
dos Monasterios de monjas muy buenos, el vno de Santa Clara sujeto a los 
religiosos de San Francisco y el otro de Santa Catalina, que se fundó de las 
monjas que vinieron de Arequipa, quando uvo aquel gran temblor el año 
1600 (Vásquez de Espinosa, 1948, p.554). 

Con relación a los hospitales y los colegios se tiene la siguiente 

información: 

Sin el qual ay otro hospital muy bueno, donde se curan los pobres Españoles 
necessitados, y enfermos; tiene vn insigne Colegio de Colegiales con vecas, 
que fundó el Obispo de aquella imperial ciudad Don Antonio de Raya, para 
que los hijos de la tierra pobres estudiasen las ciencias, ay otros seminarios, 
Iglesias, y hermitas, todas muy frequentadas con la Caridad y deuocion de 
los vezinos Españoles, y naturales de la ciudad (Vásquez de Espinosa, 
1948, p.556). 

Las ermitas se construyeron en los lugares de culto que tenía el hombre 

andino, y que con el arribo y establecimiento de los religiosos españoles 

empezaron a extirpar y a evangelizar. 

1.3.  La evangelización en el Cusco 

Se debe de hacer un estudio exhaustivo a partir de qué año empieza el 

proceso de evangelización en el Cusco, porque las primeras décadas de la 

presencia europea en la capital del Tahuantinsuyo fue muy agitada por los 

siguientes factores; primero, las guerras civiles entre almagristas y pizarristas, y 

posteriormente la rebelión de Manco Inca. Estos acontecimientos bélicos 

conllevaron a que no se efectúe una determinada labor pastoral. Para el año 

1539, se da inicio a una de las primeras construcciones religiosas “[…] sobre la 



9 
 

base del palacio de Viracocha Inca, la primera catedral del Cuzco (Iglesia del 

Triunfo). La escuela Cuzqueña sería la encargada de realizar las obras que 

decorarían sus muros empezando, de esta manera, su paulatino desarrollo” 

(Balta, 2009, p.103). A partir de la creación del obispado del Cusco se inicia los 

primeros cimientos de la evangelización en el siglo XVI, pues esto coadyuvó a la 

construcción de espacios dedicados al culto católico como es el caso de la capilla 

del Triunfo. 

Ahora bien, se debe tener en cuenta que el proceso de evangelización 

trajo como consecuencia una ruptura y continuidad del pensamiento andino, a 

raíz de extirpación de idolatrías: 

La evangelización en los andes fue la imposición de la religión católica 
cristiana por la fuerza de las armas, llamada por los doctrineros españoles 
catequización de infieles gentiles y barbaros del Nuevo Mundo. Todo este 
programa teológico no fue más que la copia del sistema ideológico 
sustentado por un poder absoluto, opresivo, inhumano, despiadado e 
implacable, gestada y estructurada en España contra el mundo musulmán, 
exportado al Perú donde persiguió y aplastó la conciencia de una sociedad 
culturalmente superior a la invasora (Hinojosa, 2012, p.34). 

Es necesario mencionar que, en la España del siglo XVI, aconteció eventos 

como la lucha por la recuperación de la Tierra Santa, que estuvo protagonizado 

por la guerra de las Cruzadas, esto quiere decir que el ambiente de la época en 

la península europea era de constantes guerras, entonces ese modelo violento 

se impuso en el continente americano, siendo esta la razón por la que en el Perú 

la invasión soldadesca fue muy violenta. 

Por otro lado, una de las justificaciones que fue parte del discurso español 

con relación a la conquista fue que, a través del Regio Patronato otorgada por el 

Papa a los reyes de España, el cual consistió en que el Papa autorizaba que los 

españoles se encargarían de la difusión de la doctrina cristiana en tierras 

americanas: 

La evangelización de los pueblos indígenas de América fue una tarea que 
se impuso a la Corona desde la primera ocupación del territorio, ya que era 
ésta en definitiva legitimaba el dominio hispano sobre el continente. Por esta 
razón se asignó como una importante política estatal. Además, por el 
beneficio del Patronato regio que habían recibido los reyes, era la Corona 
quien debía velar por los asuntos eclesiásticos de América, lo que determinó 



10 
 

que la iglesia estuviese dirigido por el poder político durante el período 
hispano (López, 2011, p.66). 

De esta manera en el virreinato peruano comenzó la tarea evangelizadora, 

donde jugaron un rol importante las distintas órdenes religiosas de los dominicos, 

mercedarios, franciscanos y por último una de las ordenes más importantes en 

cuanto a la evangelización de los naturales: la orden de la Compañía de Jesús. 

La convocatoria a concilios y sínodos locales, de los que surgirían 
catecismos propios para la región peruana y en lenguas nativas, es un 
componente que no debe despreciarse. Lo mismo sucederá con otras 
definiciones que se harán en tales reuniones como la búsqueda de 
misioneros con conocimiento de los idiomas locales y la posibilidad –aunque 
muy remota al principio- de que aborígenes y mestizos llegarán a recibir 
órdenes sagradas (Viñuales, 2004, p.174). 

Los concilios limenses influyeron y direccionaron de mejor forma el 

proceso de evangelización, gracias a las normas que se adoptaron en los 3 

primeros concilios limenses. 

1.3.1. Importancia de los concilios limenses en la labor evangelizadora  

Los concilios limenses configuraron la labor pastoral en el virreinato 

peruano. Cabe resaltar que los concilios limenses tienen como antecedente la 

instrucción de 1545. 

El primer Concilio es consecuencia, casi inmediata, del movimiento político 
militar de 1548. Esta reunión se dio entre 1551 y 1552, fue convocada por el 
Obispo Gerónimo de Loayza con el objetivo de reunir a las cinco diócesis 
sufrágenas, siendo que tres Obispos enviaron procuradores (delegados). En 
este concilio se promulgaron cuarenta constituciones referentes a los 
naturales, cuarenta para los españoles. La importancia de este concilio, que 
tendrá una vigencia de 30 años, será de máxima importancia para la 
cristianización sistemática del Perú (Escobar, 2013, p.8). 

El primer concilio se caracterizó por el gran progreso de las normas 

pastorales y de la evangelización del hombre andino. Es así que, las 

desavenencias entre el Obispo Gerónimo de Loayza OP (Orden Predicador) y el 

segundo Obispo del Cusco Fray Juan de Solano OP (Orden Predicador) limitó 

los instrumentos de aplicación del mismo entre los naturales. 

El segundo concilio limense desarrollado de 1567 a 1568, está ligado a un 
hecho de vital importancia que fue el Concilio de Trento (XIX concilio 
ecuménico) el cual afronta un nuevo reto que es la evangelización de 



11 
 

América y luchar contra la reforma. América es un territorio amplio y 
complejo con una diversidad poblacional y lingüística. La corona Española, 
para legitimar su derecho de posesión, acude al Papado, quien mediante 
diversos documentos otorga soberanía del nuevo continente a España, mas 
esta concesión debía consolidarse si se incorporaba la fe católica a todos 
los habitantes del Nuevo Mundo, esta condicionante determinó la 
instauración de la Iglesia Católica en América (Escobar, 2013, p.9). 

La influencia del Concilio de Trento, en relación a América, hace énfasis 

que la evangelización debía ser en la lengua de los naturales, por lo que, es 

menester mencionar que este elemento coadyuvó en la conservación de la 

diversidad lingüística en América. La llegada del Virrey don Francisco de Toledo 

fue muy importante para la aplicación y ejecución de las normativas del concilio 

tridentino, además de la manera que el quinto Virrey empleó para la divulgación 

de las normas tridentinas, que fue a través de las llamadas “visitas” y la 

implantación de ordenanzas, complementando su política con la ejecución de las 

reducciones. La presencia de Francisco de Toledo fue decisiva para la aplicación 

de las normas acordadas en el concilio de Trento en América y la ejecución de 

los lineamientos del segundo Concilio Limense, puesto que: 

El objetivo del segundo concilio limense fue aplicar los decretos del Concilio 
de Trento finalizado el 4 de diciembre de 1563, las resoluciones tridentinas 
fueron recepcionadas en 1565 y el Arzobispo Fray Jerónimo de Loayza 
obedece el mandato de Felipe II para su aplicación, juntamente con el 
Presidente de la Audiencia y Gobernador del Perú licenciado Lope García 
de Castro. En julio de 1563, se convocó a un concilio provincial, 
aumentándose los Obispos sufrágenos de Lima a nueve, con la creación de 
la diócesis de la Plata (Charcas), Asunción (Paraguay) y la imperial (mismo 
reino) (Escobar, 2013, p.9). 

En el segundo Concilio Limense se aprobaron 132 constituciones para los 

españoles y 122 para los naturales. Este segundo concilio amplió las 

constituciones del precedente (primer concilio) acerca de los naturales; de esta 

manera, la residencia de los curas doctrineros -que era de 4 años- pasó a ser 6 

años. Un elemento que llama la atención es el capítulo 64a donde se limita y 

cierra el acceso al Orden Sagrado, el uso de los ornamentos sagrados del campo 

de la Epístola, lo que derivará en limitar la existencia de sacerdotes indígenas.   

El tercer Concilio Limense fue convocado entre marzo y abril de 1572, para 
que se realice en 1573, pero por diversas causas y dificultades fue siendo 
postergado; 1575 fallece el arzobispo fray Jerónimo de Loayza, 
produciéndose una vacancia de sede de seis años, el 11 de mayo ingresó 
en Lima el segundo Arzobispo Don Toribio Alfonso Mogrovejo, el dia 4 del 



12 
 

mismo mes lo hace el sexto Virrey don Martín Enríquez de Almanza; las 
autoridades, el metropolitano y el vice patronato y el Arzobispo convocan el 
15 de agosto de 1581 al tercer concilio provincial para el 15 de agosto de 
1582 (Escobar, 2013, pp.10-11). 

El tercer concilio limense, refleja de una manera muy precisa las 

recomendaciones del concilio de Trento sobre lo que es la evangelización y la 

cristianización. El tercer concilio limense es tal vez entre todos el que más incide 

en la evangelización de los naturales, en la utilización de sermonarios y otros 

documentos en las lenguas nativas, en este caso en el idioma quechua y aimara. 

El tercer concilio limense es uno de los elementos que contribuye de 

manera decisiva a la configuración de un solo Perú, ya que con las normas 

desaparece la dicotomía de las temáticas y constituciones entre indios y 

españoles. Así mismo fue vital para la elaboración sistemática del 

adoctrinamiento. 

1.3.2. La extirpación de idolatrías según los cronistas 

La extirpación de idolatrías ha sido un tema que muchos cronistas 

registraron en las informaciones que nos legaron, cabe hacer mención que los 

cronistas que más se avocaron a la recopilación de datos sobre extirpación de 

idolatrías fueron los cronistas de las diferentes órdenes religiosas: 

Y para eso se entienda mejor, es de saber que en cada provincia del Perú, 
había una principal huaca, o casa de adoración, y ultra desta algunas 
universales, que eran para todos los reinos de los ingas. Entre todas fueron 
dos señaladas. El templo que estaba en la ciudad, donde ahora es el 
monesterio de Nuestro Padre Santo Domingo. Era este templo como el 
Pantheon de los romanos, cuanto a ser casa y morada de todos los dioses. 
Porque en ella pusieron los Reyes Ingas los dioses de todas las provincias 
y gentes que conquistaron, estando cada ídolo en su particular asiento y 
haciéndole culto y veneración los de su provincia con un gasto excesivo de 
cosas que traían para su servicio; y con esto les parecía que tenían seguras 
las provincias ganadas, con tener como en rehenes sus dioses (Córdova 
Salinas, 1957 [1651], p. 140).    

Como una acción temprana de extirpación de idolatrías en el Cusco se 

decidió erigir el templo de Santo Domingo sobre los cimientos del Qorikancha.   

Agrega el cronista la siguiente información: 



13 
 

Era gran consuelo ver el fervor con que estos apostólicos varones, discurrían 
por todo el Perú, predicando a Cristo Crucificado. Por do[nde] passaban 
dejaban huellas de santidad y espíritu y buen olor de Cristo. A su voz temú, 
predicando a Cristo Crucificado. Por do[nde] passaban dejaban huellas de 
santidad y espíritu y buen olor de Cristo. A su voz temblaba el infierno, a su 
voz se tronchaban los cedros del Líbano; a su voz se partían los corazones 
más duros de los pecadores. Eran incansables en solicitar la reducción de 
los gentiles y guiarlos a la luz de la verdad. Catequizaban a unos, bautizaban 
a otros, y con atrevido valor y grandeza de fervor les despedazaban sus 
ídolos y ponían fuego a las casas de su idolatría, y en su lugar levantaban 
iglesias, donde fuesse adorado Cristo nuestro Señor y su santo nombre 
alabado y confessado (Córdova Salinas, 1957 [1651], p. 145). 

Así mismo, hace hincapié la labor que realizaron los religiosos de la orden 

del padre seráfico San Francisco, quienes se adentraron en los valles 

accidentados de Vilcabamba, e inclusive algunos fueron víctimas por parte de 

las tropas de Manco Inca. 

Las labores que realizaron los clérigos franciscanos, fueron las siguientes:  

Cada religioso cuidaba de muchos pueblos por la falta de ministros y multitud 
de infieles, con que era forzoso trabajar uno por muchos, no parando un 
punto en los ejercicios de los ministerios que estaban por su cuenta. 
Passaban de unos pueblos a otros a pie con desamparo de todo alivio 
temporal y con las demas penalidades que les pudo ofrecer la pobreza 
estrecha que profesaban (Córdova Salinas, 1957 [1651], p. 145). 

Durante las campañas de evangelización en el temprano asentamiento de 

los religiosos durante el siglo XVI, los franciscanos fueron conocidos como los 

clérigos viajeros, quienes recorrían los diversos pueblos del virreinato peruano. 

Hubo también disposiciones con relación a la evangelización a partir de la 

presencia del pacificador Don Pedro de la Gasca: 

El Licenciado de la Gasca […] se fue de la Ciudad de los Reyes, donde dejó 
establecida la Real Audiencia y dispuso lo conveniente para el buen 
gobierno del país; ordenó que en todos los pueblos de indios hubiera curas 
y frailes que, en lo posible enseñaran la Doctrina Cristiana y los apartaran 
de sus falsas e incurables opiniones, Estableció que todos los españoles 
señores vasallos, hicieran una recta y justa información de los Indios que 
poseían y del tributo que estos podían pagar y también que en cada pueblo 
hicieran decir una misa del Espíritu Santo (Benzoni, 1967 [1565], p. 47). 

Esto quiere decir que desde un comienzo siempre la Corona Española tuvo 

como principal objetivo la evangelización y la conversión de los naturales al 

cristianismo, a pesar de que en el virreinato peruano estaban suscitándose 



14 
 

guerras entre encomenderos, siempre estuvo vigente el propósito de la 

evangelización. 

Como otro caso de extirpación de idolatrías tenemos la siguiente 

sugerencia: 

Finalmente, quiso nuestro Dios (que había criado estas gentes, y tanto 
tiempo estaba, al parecer, olvidado de ellas, cuando llegó la dichosa hora) 
hacer, que los mismos Demonios, enemigos de los hombres, tenidos 
falsamente por Dioses, diesen a su pesar testimonio de la venida de la 
verdadera Ley, del poder de Cristo y del triunfo de su Cruz, como por los 
anuncios, profecías, señales y prodigios, arriba referidos, y por otros muchos 
que en el Perú, y en diversas partes pasaron, certísimamente consta. Y los 
mismos ministros de Satanas, Indios hechiceros y magos lo han confesado; 
y no se puede negar, porque es evidente y notorio al mundo, que donde se 
ponde la Cruz, hay Iglesias, y se confiesa el nombre de Cristo, no osa chistar 
el Demonio, y han cesado sus pláticas, oráculos, respuestas y apariencias 
visibles, que tan ordinarias eran en toda su infidelidad. Y si algun maldito 
ministro suyo participa hoy algo de esto, es allá en las cuevas o simas, y 
lugares escondidisimos, y del todo remotos del nombre y trato de cristianos: 
sea el sumo Señor bendito por sus grandes misericordias y por la gloria de 
su santo nombre (Acosta, 1894 [1590], p. 357). 

En ese entender lo que solicitaba el cronista Joseph de Acosta fue que en 

los lugares donde haya huacas se ponga una cruz o se construyan iglesias, esto 

se puede aplicar para el caso del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

En el capítulo 15 del manual de instrucción contra las idolatrías de Pedro 

de Villagómez que trata sobre las antiguas prácticas que los antepasados de 

los naturales tenían:  

Y auiendose de exemplificar todo lo dicho, como conuiene a nuestro caso, 
en la inclinacion de idolatrar que tienen nuestros Indios, la hallamos muy 
arraygada dentro de sus corazones, lo primero, por el amor de sus 
antepassados, porque aman; y veneran sus memorias quanto es posible a 
su corta capacidad. Lo qual se prueba con lo que refiere el Padre Arriaga, 
diciendo que en la visita de idolatrías que entonces se auia hecho por por 
las prouincias deste arzobispado, se hallo que los Indios christianos tenian 
en todas partes sus huacas (Villagomez, 1649, p. 13). 

Haciendo un análisis de la cita ya se estuvo realizando un diagnóstico de 

las huacas que los naturales peruanos poseían y que estos estaban distribuidos 

espacialmente en todo el Tahuantinsuyo. 



15 
 

Como ejemplo del diagnóstico in situ que realizaron los extirpadores de 

idolatrías tenemos el siguiente informe emitido por dicho cronista: 

Añado yo en esta parte, para confirmación de lo dicho, que visitando el 
obispado de Arequipa, quando era indigno Obispo de aquella sancta iglesia, 
halle ser necesario derribar muchas huacas antiguas, sepulcros de los indios 
gentiles, que auia en vnas doctrinas del corregimiento de Arica, porque eran 
ocasiones de algunas idolatrías, y supersticiones; y para que acudiesen de 
buena gana a derribarlas (pagándoles sus jornales por mano de los 
caciques, y en preferencia de los curas) hallándome presente vno de los 
pueblos principales a el tiempo de hacerles presente en vno de los pueblos 
principales a el tiempo de hacerles saber mi mandato, aduertimos casi todos 
los españoles que estauamos presentes, que muchos de los Indios, 
especialmente los viejos, se entristecieron dello (Villagomez, 1649, p. 14). 

La cita brinda un panorama de cuál era la manera de realizar la extirpación 

de idolatrías, y que los caciques coloniales cumplieron una función también en 

la extirpación de idolatrías. 

Por otro lado, con relación a la evangelización en el idioma de los naturales 

en el capítulo 41 hace hincapié y el cronista refiere lo siguiente: 

 […] Y aplicando la doctrina destos lugares, a nuestro intento, se infiere que 
los requisitos necesarios, que los mismos que puso el padre Arriaga, 
diciendo que los que entonces para ello se escogieron, que eran hombres 
experimentados en las cosas de los indios, y sabían bien su lengua y tenian 
talento, eficacia, y dotrina para saber dar bien a entender, y enseñar a gente 
tan ignorante misterios de nuestra santa fe, y de hacer, y refutar los errores 
tan connaturalizados a su caoacidad, y en que tan sin contradicion de nadie 
auian nacido, y vivido asta entonces. El primer requisito es el que concierne 
a la experiencia, que deben tener de las cosas que van a tratar; por lo qual 
se pide que sean […] Donde es de nota, que no le bastara a vno la larga 
experiencia de auer tratado con los indios mucho tiempo para merecer el ser 
elegido para estas visitas, sino a sido juntamente con la atencion, y madurez 
de juicio, que el estado de las cosas de los indios pide, y que por lo que 
viviere obrado, se aya e hado (sic) de ver, que tiene la experiencia a que es 
menester para el intento  […] El segundo requisito es la pericia de la lengua 
natural de los Indios que se pide por aquella palabra […] El tercero requisito 
es, que tengan talento, eficacia, y doctrina para enseñar a los Indios nuestra 
fe, y resultarles los errores de su antigua gentilidad (Villagomez, 1649, p. 
38). 

Así mismo, se menciona una serie de requisitos que necesitaron poseer los 

doctrineros para realizar una evangelización eficaz. 



16 
 

1.3.3. Extirpación de idolatrías en la ciudad del Cusco 

La extirpación de idolatrías en la ciudad del Cusco comenzó con el 

establecimiento de la primera orden que llego al Cusco, la orden de Santo 

Domingo de Guzmán, a quienes se les concedió el solar donde se ubicaba uno 

de los templos más importantes del estado quechua: 

Una vez fundada la ciudad del Cusco, se instauro el gobierno colonial, 
establecido en un dominio político y religioso, el primero fue la imposición 
del sistema de gobierno español y el segundo implantar la religión católica 
cristiana mediante el programa de evangelización y extirpación de idolatrías, 
estos dos proyectos significaban la inmediata eliminación de la organización 
social y la religiosidad del hombre andino (Hinojosa , 2012, p. 40). 

Estos dos programas marcaran el inicio de la transformación religiosa 

cusqueña, por el cual se dan los primeros indicios de la desestructuración 

ideológica. 

[…] en el primer caso se reclutaron encomenderos y se prepararon 
doctrineros, los primeros se encargaran de la apropiación de las tierras y los 
bienes de los incas, los segundos de los saqueos y la demolición de las 
wacas (templos) incas para construir sobre estas sus iglesias, utilizadas 
como verdaderos centros de cristianización del hombre andino mediante 
imágenes en lienzos y esculturas para imponer la nueva religión cristiana, 
utilizándolas en las enseñanzas de los tratados evangélicos y principios 
teológicos cristianos, con toda esta retórica se había conjurado sustituir a 
los dioses del Olimpo quechua con los dioses de los invasores castellanos 
(Hinojosa , 2012, p. 40) 

Además de la construcción de templos y capillas, se empezó a elaborar 

esculturas en bulto y lienzos con el propósito de implantar la religión católica, de 

esta manera cada templo tendrá un santo patrono que fue venerado de manera 

muy especial. 

1.3.4. Importancia de la presencia del virrey Francisco Álvarez de Toledo 

Con la coordinación del rey Felipe II, llega como virrey al Perú don 

Francisco Álvarez de Toledo, para poner orden a los numerosos sucesos que 

estaba aconteciendo: 

Toledo llegado que fue al Perú, orientó toda su actividad, a organizar la 
maquinaria estatal, a montar la maquinaria fiscal, a montar la justificación de 
la conquista española, a equipar iglesias y capillas para la conveniente 
conversión de los gentiles – según se decía – a la nueva religión; junto con 
él llegaron los jesuitas; él instaló en el Perú, por primera vez la Inquisición; 



17 
 

él organizó los turnos en trabajo de indios (la mita) de manera que fuera 
ampliamente beneficiosa a los intereses de los españoles y de España 
(Angles, 1983, pp. 45-46). 

Efectivamente la organización más completa y estructurada del virreinato 

peruano se dio a partir de la llegada del virrey Toledo, con quien se dio por 

finalizado la discusión de los 80 años, con relación al hombre andino. 

La época del Virrey Toledo fue en todo el Perú y lógicamente en el Cuzco, 
el período de mayor florecimiento en todos los órdenes de la vida y de la 
cultura. Coinciden en ella la aparición de nuevas corrientes del pensamiento 
con la llegada de los jesuitas y la nueva generación de hombres de cultura 
de España; al aprecio y estudio de las antiguallas del Perú, como se 
llamaban los restos de las viejas culturas precolombinas; la aplicación de las 
reformas tridentinas, que dada la fe de entonces en el aspecto religioso 
significan un nuevo enfoque del pensamiento y de la vida, y la introducción 
del manierismo en el arte y en la literatura (Meza y Gisbert, 1982, p. 36). 

Junto con el Virrey Toledo, llegaron los jesuitas quienes, en coordinación 

con dicho Virrey, establecerán en el virreinato peruano nuevas tendencias 

artísticas, con la finalidad de evangelizar a los naturales. 

 […] Confirmó las parroquias ya existentes y redujo a los indios en ellas, 
dictando ordenanzas para su mejor ejecución […] instituyó en forma general 
el REGIMEN DE LAS REDUCCIONES, para la zona y todo el reino, en virtud 
del cual, no habría indios ociosos, ni dispersos, serían convocados y 
ubicados en poblaciones, bajo control de autoridades españolas, según se 
dijo, para protegerlos, sacarles de su gentilidad, y enseñarles buenos 
hábitos. Fue el más horrendo sistema de colonización mental y de 
explotación corporal de los indios (Angles, 1983, p. 50). 

El sistema de reducciones, en las zonas rurales tuvo un funcionamiento 

muy importante, pues este se encargó de reagrupar a los aborígenes que 

estaban dispersos, ya estando agrupados, se procede a edificar un templo o 

capilla, para que de esta manera se tenga un control ideológico, político, social 

y económico de los naturales. 

Con relación a la construcción de las parroquias en la ciudad del Cusco se 

menciona lo siguiente: 

(…) por cuanto en esta ciudad y sus arrabales se han estatuido SIETE 
PARROQUIAS, en cada una de las cuales hay su iglesia y reside sacerdote 
que entiende en la conversión y edificación de los naturales y administrar los 
sacramentos a los feligreses, porque de otra manera no se podría conseguir 
ni hacer fruto, ni se cumpliría con la obligación real, allende de otras grandes 
utilidades que han resultado después que se puso la dicha orden, cuanto al 



18 
 

descubrimiento de sus ídolos, adoratorios y estatuas y cuerpos de los ingas, 
que era eficasísimo estorbo a su conversión (Angles, 1983, p.55). 

Enfatiza el virrey Toledo en cuanto al descubrimiento de adoratorios que 

eran un obstáculo para la conversión de los naturales, en tal manera dispuso las 

siguientes ordenanzas: 

Que en cada parroquia resida un sacerdote por cura, para que los domingos 
y hagan misa y cuiden de la conversión total de los indios. 2.- Que el tal 
sacerdote lleve libro anotando a los que bautiza y asiente también nombres 
de padrinos y de los QUE SE CASAREN Y VELAREN y los que murieren. Y 
que confiese a los indios de su jurisdicción por lo menos una vez al año. 3.- 
Que en cada una de las parroquias haya una cofradía de la caridad, en la 
cual el Día de la Abocasción se elijan los mayordomos que sean los indios 
más hábiles; y que cuando enfermen los lleven al hospital y den noticias a 
la hora para que los viste y confiese y hagan que los velen… que no los 
dejen solos, como son fáciles SE HA VISTO AHORCARSE porque son más 
aparejados que otra gente que se haya visto, para la tentación del demonio 
(Angles, 1983, pp.55-56). 

Con esta cita se infiere que la finalidad de la presencia de Toledo fue hacer 

cumplir los acuerdos que se trataron en el concilio tridentino, específicamente 

sobre la aplicación de los sacramentos en el hombre andino. 

Además, se agrega que las parroquias acudan con curas y cruces a las 
procesiones que se hagan en el año, y que el cura tenga cuidado en juntar 
indios y congregarlos. Y que cada parroquia saque dos o tres danzas y sus 
andas y pendones para dar solemnidad a las fiestas (Angles, 1983, p. 56). 

Se observa también, que surge el origen de las danzas, como homenaje a 

los santos patrones de las parroquias, y con ello ir indagando el sentido de las 

costumbres locales y cómo se integra la religiosidad. 

1.4. La creación del Obispado del Cusco 

Una de las razones para que se cree el obispado por parte de la Corona 

Española fue para dar cumplimiento al Regio Patronato (como se indicó líneas 

arriba) y, que consistió, en el permiso que otorgó el Papa a los reyes de España, 

para que puedan evangelizar las tierras americanas: 

La ciudad del Cuzco fue sede del obispado desde 1536 (uno de los más 
antiguos de América), además de ser la antigua capital del Imperio Incaico 
y la ciudad de mayor importancia en todo el Perú durante el siglo XVI. Al 
erigirse el obispado concentró en ella las casas matrices de las órdenes 



19 
 

religiosas. Así fue de la cabeza de la provincia franciscana de San Antonio 
de los Charcas (Meza & Gisbert, 1982, p.36). 

Estas casas matrices funcionaron como centros de operaciones para las 

constantes campañas de extirpación de idolatrías, que se dieron desde la ciudad 

del Cusco hacia los diferentes partidos y provincias. 

Se considera a los dominicos como la primera orden en llegar al Cusco, 
personificada en el fraile Valverde, quien acompaño a Pizarro en todas sus 
andanzas, aunque los dominicos niegan y dicen que Valverde llegó con 
Pizarro, pero no la orden dominica, para lo cual muestra el acta de fundación 
de esta orden en el Perú, donde no se le menciona como fundador 
(Hinojosa, 2012, p. 34). 

Con la presencia de la orden dominica a través de su representante fray 

Vicente de Valverde en primera instancia: 

Por Cédula Real del 14 de julio de 1536 fue nombrado en el cargo de 
Protector de Naturales. Fray Vicente de Valverde llegó junto con la 
expedición española en 1534. Luego de que los peninsulares se apoderaron 
de la ciudad señalaron como lugar del primer templo católico el área 
conocida como el Suntur Wasi (hoy iglesia del Triunfo), lugar donde se 
celebrara la primera católica que se realizara en esta ciudad (Hinojosa, 
2012, p. 34). 

Al siguiente año se crea el obispado en el Cusco, siendo este el primer 

obispado de Sudamérica: 

En el Consistorio celebrado en Roma por el Papa Paulo III, el 13 de enero 
de 1537, fue creado el Obispado del Cusco y el padre Frey Vicente de 
Valverde fue preconizado como su primer obispo. Además, se le comisionó 
para realizar la erección de la catedral de esta ciudad la cual fue efectuada 
el 4 de septiembre de 1538. El obispado o diócesis del Cusco es el Alma 
Mater y punto generador de los otros obispados y arzobispados de América. 
Los límites de este territorio de la diócesis del Cusco se iniciarán en 
Nicaragua y terminaban en Cabo de Hornos y del Pacifico al Atlántico 
(Escobar, 2004, p. 7). 

El obispado del Cusco fue la matriz para que se crearan otros obispados, 

en el siglo XVI, existirán obispos muy importantes quienes participaron 

activamente en los procesos de evangelización, de igual forma a través del 

obispado se gestionó la construcción de la primigenia catedral del Cusco. 

Además, se contrarrestó movimientos indígenas, como el Taki Oncoy, 

participando incluso en los primeros tres concilios provinciales limenses. 



20 
 

1.5. Arte colonial cusqueño: los primeros detalles artísticos. 

En los primeros años de la ocupación española en el Cusco, se introdujo 

una serie de elementos materiales e inmateriales. Dentro de los elementos 

materiales tenemos los elementos artísticos, que contribuyeron a la 

desestructuración ideológica, generando ambigüedad en el hombre andino: 

El siglo XVI fue el siglo que podía decirse escandalizó al europeo por lo 
extraño e incomprensible de algunos conceptos sociales, económicos y 
artísticos de lo americano, de lo quechua. La huella de esta sorpresa y 
choque ha quedado en las crónicas; el hombre al salir del aislamiento 
territorial se introduce bruscamente en las técnicas y misterios del arte 
occidental o europeo, está descubriendo otro mundo de horizontes de 
expresión artística diferente a sus conceptos, de suerte que se da el choque 
de dos sensibilidades sociales diferentes, de allí surge el fenómeno del arte 
cusqueño tan original e inédito que influenciará en una extensísima área 
geográfica en América del Sur, dentro del proceso social (Escobar, 2013, p. 
19). 

Los primeros artistas observaron que algunos elementos paisajísticos y 

simbólicos que encontraron en el Sudamérica, serán de suma importancia para 

utilizarlos en los lienzos, porque se dieron cuenta que contribuyeron al origen de 

la pintura colonial cusqueña, además la construcción de la catedral fue una 

motivación para que se importen lienzos de Europa.  

Los primeros trabajos de arte colonial que fueron traídos desde la península 

ibérica, son elementos artísticos con características flamencas: 

Al Cuzco llegaron algunas tablas flamencas, al igual que a otros puntos 
América. Una de ellas se encuentra en la Colección de la Sra Teresa 
Orihuela, del Cuzco, y es de singular interés; pertenece a la escuela de 
Amberes, pudiéndose colocar en el primer tercio del siglo XVI. Representa 
a la Virgen con el Niño y por su estilo se puede considerar del círculo de 
Quintín Metsys (1465-1530) y es atribuirle a su hijo Jan (1505-1575) (Meza 
y Gisbert, 1982, p. 47). 

El arte religioso a través del empleo de lienzos con advocaciones cristianas 

y marianas, fue una herramienta para poder contrarrestar la idolatría que 

practicaban los tahuantinsuyanos:  

El arte religioso adquiere en este contexto particular importancia, porque 
está encaminado a imponer la religión católica sobre las creencias 
idolátricas precolombinas. Está destinado a mantener activa la labor 
evangelizadora entre la población indígena, a la que se deslumbra con la 
opulencia de la ornamentación de retablos y marcos dorados, a la vez que 



21 
 

se catequiza con la ayuda de la pintura, que sirve de vehículo doctrinal 
(Flores et al., 1993, p. 57). 

A través de las pinturas los clérigos intentarán catequizar al hombre andino, 

pero en el Cusco surgió el fenómeno del préstamo de valores irreversibles, el 

cual consistió en la mezcla de las creencias andinas y las europeas 

representadas en una imagen, por ejemplo, las vírgenes triangulares, que para 

el hombre andino se consideró como un apu tutelar. 

Después de que los pintores del siglo XVI dejaran por el territorio virreinal 
peruano testimonios de su quehacer y de las influencias europeas, no sin 
que entre estas asomaran los primeros intentos de novedad e identidad 
regional, será en el siglo XVII y en Cuzco cuando se sienten las bases de 
una forma de hacer pictórica con caracteres individualizadores o de escuela, 
cuyos frutos se manifestaran, como es sabido, a lo largo del siglo XVIII 
(Pizarro, 1997, pp.197-198). 

Pero, es a través de los siglos, que se pretendió crear una escuela sui 

generis en el Cusco, pero esta no llegaría a concretarse debido a que los lienzos 

que se pintaron en la ciudad del Cusco fueron influenciados mediante grabados, 

elaborados en Europa, no teniendo una identidad original en su conjunto, sino 

solamente algunos detalles, asociados a la cultura andina. 

1.5.1. Arquitectura religiosa  

Una de las primeras muestras de la arquitectura religiosa fueron las capillas 

que se construyeron por parte de la Orden de Santo Domingo, y la construcción 

de la capilla del Triunfo: “Producida la ocupación española de América en el siglo 

XVI, en los virreinatos de Nueva España y del Perú, principales núcleos de 

culturas pre-existentes, se reciben las corrientes culturales, artísticas y 

arquitectónicas en boga en Europa, que se adaptan” (Flores, Kuon y Samanez, 

1993, p.46). 

En las zonas rurales del Cusco se hizo un intento de homogenizar los 

modelos de los templos, el basamento con material de piedra y lo demás con 

adobes. “En algunos casos con modalidades y concepciones diferentes para 

hacer frente a las condiciones religiosas y sociales de esos territorios” (Flores, 

Kuon & Samanez, 1993, p.46). Con lo que se explica la manera de buscar formas 



22 
 

de hacer frente a la geografía por parte de los religiosos, y con ello, un tipo de 

estrategia adaptativa. Asimismo, Flores et al. (1993): 

Surgieron concepciones nuevas, como las iglesias con atrio y pozas, 
conjuntos ceremoniales compuestos por una iglesia rodeada de un gran 
espacio cerrado en cuyas esquinas se construyeron capillas que respondían 
a la necesidad de catequizar a la población indígena, respetando su tradición 
prehispánica identificada con el culto al aire libre y vinculada a la idea de 
que los templos o recintos sagrados estaban sólo para los sacerdotes (p. 
46).  

Por el espacio que presentaban los pueblos rurales innovaron nuevos 

estilos arquitectónicos viendo las necesidades, pues muchas veces se adaptaron 

a su entorno; por ejemplo, en las zonas donde hubo canteras, se construyeron 

templos de pura piedra, pero la construcción de los templos tuvo un solo objetivo 

que fue la evangelización. 

Los apremios de la catequización en el siglo XVI obligaron a transigir en 
muchos aspectos, entendiendo que un cambio total de mentalidad 
demandaría muchos años de adoctrinamiento en la región andina fue usual 
adoptar, por esa misma razón, la concepción de un balcón de madera en la 
fachada de las iglesias y capillas, desde donde se decía la misa y se 
predicaba hacia el atrio o hacia la plaza que congregaba a la población 
indígena (Flores et al., 1993, p.46). 

A causa de la necesidad de evangelizar a los naturales es que, en muchos 

lugares de las zonas rurales, los templos tuvieron el modelo de “capilla abierta” 

para indios, es decir, el templo en su fachada presenta un balcón, desde donde 

el clérigo predicaba el evangelio cada domingo, para que todo el pueblo que 

asistía pueda escuchar. 

Los templos rurales que se edificaron en la región del Cuzco a raíz de las 
Ordenanzas del Virrey Toledo de 1572, que disponían la creación de 
parroquias en las reducciones de indios, presentan en común la solución de 
una amplia galería en el segundo nivel, encima de la portada retablo a la 
que accede por el coro alto, la que servía como capilla abierta (Flores et al., 
193, p.50). 

Tomando en cuenta estos aspectos, la composición arquitectónica de los 

templos rurales fue la siguiente: 

Los templos se edificaron inicialmente tanto en los valles interandinos de la 
región del Cuzco, como aquellos del Altiplano, y en el territorio del alto Perú, 
se caracterizan por sus reminiscencias medievales y mudéjares, notorias en 
el presbiterio, cabecera de las iglesias que se edificaron formando un ochavo 



23 
 

con los muros de adobe, y en la adopción de arcos apuntados, entre el 
espacio de la nave y el presbiterio, o en el acceso a capillas laterales (Flores 
et al., 1993, p.51). 

Es este tipo de características arquitectónicas que posee el templo de 

Quiquijana, pues la base contiene piedras y los muros son a base de adobes. 

1.6. Estilos artísticos en el Cusco 

A los pocos años del arribó de los españoles al Cusco se puede notar ya la 

presencia de pintores españoles en la ciudad, a quienes se encontraban 

trabajando en la elaboración de lienzos y retablos para la primigenia catedral que 

estaba ubicada en el Sunturwasi (capilla del Triunfo). Se debe tener en cuenta 

que la intensa actividad que desarrolla el pintor italiano Bernardo Bitti, fue la que 

marco un primer momento del desarrollo del arte cusqueño. 

Con las edificaciones religiosas ya culminadas en diferentes zonas, los 

clérigos optaron por equipar con lienzos los templos, de esta manera se comenzó 

a importar pinturas de Europa:  

Las fuentes iconográficas de la pintura cuzqueña son, en su origen, europeas 
(flamencas, italianas o españolas), pero la copia y la técnica fueron 
paulatinamente adaptándose al gusto local. La pintura, como otras 
manifestaciones culturales europeas, sufrieron en América un proceso de 
adaptación al medio (Pizarro, 1997, p.198).  

Efectivamente las primeras pinturas que llegaron al Cusco fueron de 

influencia flamenca y de la escuela italiana.  

Viendo la alta demanda que había en el Cusco, en cuanto a la producción 

pictórica, muchos pobladores indígenas cusqueños decidieron aprender el arte 

de la pintura, una de las órdenes que incentivó este aspecto fue la orden 

ignaciana. 

Con aquellos precedentes, los modelos se copiaron casi industrialmente 
produciéndose cuadros en masa de manera casi artesanal como 
consecuencia de la fuerte demanda. La iconografía no es la de la pintura 
religiosa culta, sino la de aquellas figuras que pudieran tener una fuerte 
carga icónica. Estamos ante la figuración de personajes agradables, 
vestidos con la indumentaria propia de alta burguesía y representados en 
actitudes cotidianas. La pintura se hace edificantes, tanto para el rico colono 
como para el indio pobre, por el deleite que produce una imagen bella 



24 
 

vestida con ricas telas de brocado que hacen de la misma algo irresistible a 
la vista (Pizarro, 1997, p. 198). 

El arte pictórico del Cusco fue una mescolanza de elementos europeos y 

cusqueños, donde predominaron los lienzos con detalles paisajísticos. 

Resultado de la colisión de dos corrientes poderosas, la tradición artística 
occidental por un lado y el afán de los pintores indios y mestizos de expresar su 
realidad y su visión del mundo por el otro, la pintura cusqueña de la colonia es 
uno de los fenómenos más originales y valiosos del arte americano en general 
(Nieto, 2021, p. 67).  

Esto quiere decir que la pintura cusqueña por los detalles en los elementos 

que presentó, se convirtió en sui generis, siendo objeto de estudio para muchos 

investigadores. 

Pues en las zonas rurales los pintores andinos serán los artífices de 

elaborar sus pinturas: 

La creciente actividad de pintores indios y mestizos hacia fines del siglo XVII 
hace que el término de Escuela Cusqueña se ajuste más estrictamente a 
esta producción artística. Esta pintura es “cusqueña”, por lo demás, no sólo 
porque sale de manos de artistas locales sino sobre todo porque se aleja de 
la influencia de las corrientes predominantes en el arte europeo y sigue su 
propio camino (Nieto, 2021, p. 70). 

Es importante mencionar que los artistas europeos, además de traer los 

estilos artísticos tales como el manierismo, el arcaizante, optaron por considerar 

algunos elementos oriundos del continente americano: 

Este nuevo arte cusqueño se caracteriza, en lo temático, por el interés por 
asuntos costumbristas como, por ejemplo, la procesión del Corpus Christi, y 
por la presencia, por vez primera, de la flora y la fauna andinas. Aparecen, 
asimismo, una serie de retratos de caciques indios y de cuadros 
genealógicos y heráldicos. En cuanto al tratamiento técnico, ocurre un 
desentendimiento de la perspectiva sumado a una fragmentación del 
espacio en varios espacios concurrentes o en escenas compartimentadas. 
Nuevas soluciones cromáticas, con la predilección por los colores intensos, 
es otro rasgo típico del naciente estilo pictórico (Nieto, 2021, p. 70). 

Muchos de los caciques como por ejemplo Marcos de la Paz Chiguantopa, 

por la posición social que tenían deciden dejar como evidencia pictórica sus 

retratos, que hoy se conservan en el Museo Inca. 



25 
 

1.6.1. El estilo manierista en el Cusco 

El conjunto de los estilos artísticos identificados, los cuales detallan un 

núcleo documental, uno o diversos pintores, y una cuantiosa suma de obras, 

viabiliza el surgimiento de un bosquejo que presenta un progreso temporal 

enlazado a las influencias estilísticas occidentales.  

Así, después de los años poco documentados, entre 1534 y 1580, aparece 
el Manierismo cuzqueño que tiene a Bitti por figura clave, con muchos 
maestros y muchas obras que caen en su campo de influencia. Sin embargo, 
la figura de Bitti tendrá que compartir honores con otras, como la de Riaño, 
que es uno de los representantes más significativos de la pintura mural 
(Mesa y Gisbert, 1982, p. 21)  

El manierismo en el Cusco tiene sus inicios en los años de 1570, fue un 

estilo que tuvo su predominio hasta los años de 1630, cuyos elementos eran: 

“[…] originales se dan en el alargamiento de las figuras, el uso de colores fríos; 

la belleza rafaelesca de los rostros, el acartonamiento de los vestidos, una cierta 

dulzura expresiva, las formas torneadas y suaves y aun femeninas de los 

cuerpos” (Escobar Medrano, 2013, pág. 24). Muchos de estos elementos lo 

veremos plasmados en las primeras pinturas de Bernardo Bitti, quien durante su 

estadía en Cusco dejo numerosas obras de arte, sobretodo en el templo de la 

Compañía de Jesús. Se debe considerar no solo la influencia de Bitti, sino 

también de Angelino Medoro, y Mateo Pérez de Alesio. 

Ciertamente, el manierismo de artistas como Bitti, Medoro o Pérez de Alesio 
comenzará a intoxicarse en la generación siguiente con elementos formales 
ajenos a la estética europea, como es el caso del pintor español Antonio 
Bermejo, que comenzará a utilizar esos dorados superpuestos que 
caracterizan a la pintura andina barroca (Pizarro, 1997, p. 198). 

Entonces se puede plantear que en los trabajos de Bitti dieron una 

introducción a los elementos que se emplearon en el periodo que predomino el 

estilo barroco. 

En el Cusco los primeros detalles del manierismo se tienen: 

[…] en 1585, una etapa crucial con la llegada al Cuzco del pintor y sacerdote 
italiano Bernardo Bitti. Este religioso, de la orden jesuita, introdujo el 
manierismo en la pintura cuzqueña. Esta corriente, de gran auge en Europa, 
se caracterizaba por el tratamiento alargado de las figuras, el resplandor frío 
de sus colores y el diestro manejo de los escorzos. Durante sus dos 



26 
 

estancias en la ciudad del Cuzco, Bernardo Bitti, recibió varios encargos 
artísticos: hacer el retablo mayor de la iglesia jesuita, sustituido por otro 
después del terremoto (Balta, 2009, p. 103). 

Muchos investigadores del arte indican que no solamente se encuentran 

obras del pincel de Bitti en el actual retablo del altar mayor del templo de la 

Transfiguración de Jesús, pues en el primigenio templo de la Compañía (que 

inclusive la fachada tenía dirección hacia la calle Loreto), ya se habían elaborado 

sus obras. 

Bernardo Bitti 

Es el primer artista que introduce el estilo manierista en el Cusco: 

Este artista, nacido en Camerino en 1548 y miembro de la Compañía de 
Jesús desde lo veinte años, introduce en el Cusco una de las corrientes en 
boga en la Europa de entonces, el manierismo, cuyas principales 
características eran el tratamiento de las figuras de manera un tanto 
alargada como en las famosas imágenes de el Greco, con la luz focalizada 
en ellas y un acento en los primeros planos en desmedro del paisaje y en 
general los detalles (Nieto, 2021, p. 67). 

Bitti fue uno de esos pintores trashumante es por tal razón que estuvo en 

dos ocasiones:  

Durante sus dos estancias en Cusco, la primera hacia 1583 y la segunda en 
1595, Bitti recibió el encargo de hacer el retablo mayor de la iglesia de su 
orden, reemplazado por otro después del terremoto, y pinto algunas obras 
maestras como “La coronación de la Virgen”, actualmente en el Museo de la 
iglesia de la Merced, y la “Virgen del Pajarito”, en la catedral, pero sobre todo 
hizo escuela y dejó numerosos seguidores (Nieto, 2021, p. 67). 

A partir de 1583, con la presencia del maestro pintor Bernardo Bitti, se 

afirma definitivamente la corriente italianista.  

Bitti había sido llamado por sus superiores para hacerse cargo del altar 
mayor de la Compañía, que debió decorar con bultos y pinturas. Intervino en 
la obra el hermano Pedro de Vargas, quien concluyo con labores de dorado 
y esgrafiado entre 1585 y 1587 (Milla, 1998, p. 375). 

En cuanto a las pinturas originales: 

[…] solo subsiste la Transfiguración, posteriormente repintada por Diego 
de la Puente, que sería la única obra segura de la primera estancia de Bitti 
en Cusco (1583-1585). Ya es hacia 1595 que volvió para proseguir la 
decoración de los locales jesuitas. Por entonces, trabajaba en colaboración 
con el hermano José Avitavili, quien recibe el encargo más notable: la serie 



27 
 

de ocho lienzos sobre la vida de Cristo, para el presbiterio de la iglesia. 
(Milla, 1998, p. 375). 

Uno de los primeros pintores que arribaron a la ciudad del Cusco fueron 

exponentes del estilo manierista: 

Bernardo Bitti fue el creador de una nueva tendencia pictórica en el ámbito 
del virreinato peruano, ejerciendo gran influencia entre sus contemporáneos 
y seguidores. Aunque no se han conservado pinturas murales hechas por 
él, existe documentación que nos permite afirmar que utilizo esta técnica en 
la capilla de indios, adyacente a la Iglesia de la Compañía de Jesús en el 
Cuzco, destruida por el terremoto de 1650 (Flores et al., 1993, p. 58). 

El legado de su estilo no solo influyó en el arte virreinal, sino también en la 

identidad cultural de la región, tomando en cuenta que la actividad artística de 

Bitti se mueve paralelamente a la actividad jesuita evangelizadora.  

Luis de Riaño 

Otro de los grandes referentes del manierismo cusqueño es el pintor Luis 

de Riaño. 

[…] nacido en Lima y discípulo del italiano Angelino Medoro. A decir de José 
de Meza y Teresa Gisbert, autores de la más completa historia del arte 
cusqueño, Riaño se enseñorea en el ambiente artístico local entre 1618 y 
1640, dejando, entre otras obras, los murales del templo de Andahuaylillas. 
En este mismo templo pinta un “Arcángel San Miguel” y un “Bautismo de 
Cristo”. Una “Inmaculada Concepción” suya se conserva en el convento de 
la Recoleta y otra en un retablo del convento de Santa Clara, junto a los 
demás lienzos que conforman el conjunto (Nieto, 2021, p. 67). 

Un hecho que ocurre a fines del siglo XVII resultó decisivo para el rumbo 

que tomó la pintura cusqueña, y es que, en 1688, luego de permanentes 

conflictos, se produjo una ruptura en el gremio de pintores que terminó con el 

apartamiento de los pintores indios y mestizos, debido -según ellos- a la 

explotación de que eran objetos por parte de sus colegas españoles, que por lo 

demás constituían una pequeña minoría. A partir de este momento, libres de las 

imposiciones del gremio, los artistas indios y mestizos se guiaron por su propia 

sensibilidad y trasladaron al lienzo su mentalidad y su manera de concebir el 

mundo. 

La serie más famosa de la Escuela Cusqueña es sin duda la de los dieciséis 

cuadros de Corpus Christi, las cuales estuvieron en el templo de Santa Ana, y 



28 
 

ahora se encuentran en el Museo del Arte Religioso del arzobispado, salvo tres 

que están en Chile.  

De pintor anónimo de fines del siglo XVII, estos lienzos son considerados 
verdaderas obras maestras por la riqueza de su colorido, la calidad del 
dibujo y lo bien logrados que están los retratos de los personajes principales 
de cada escena, ya sean los caciques indios, las autoridades españolas o 
los religiosos que acompañan las imágenes. Por si fuera poco, la serie tiene 
un enorme valor histórico y etnográfico pues muestra en detalle los diversos 
estratos sociales del Cusco colonial, así como gran cantidad de detalles de 
una fiesta que ya entonces era central en la vida de la ciudad (Nieto, 2021, 
p. 70). 

Esta serie del Corpus Christi, en un primer momento estaba ubicada en el 

templo de Santa Ana del Cusco, pero posteriormente por los eventos sísmicos y 

otros factores, se trasladó al palacio arzobispal. 

El barroco, como movimiento artístico, florece durante el periodo colonial, 

especialmente entre el siglo XVII y XVIII.  

La corriente Barroca marcará, pues, un hito fundamental en el 
desenvolvimiento artístico de la Escuela cuzqueña. El artista nativo Marcos 
Ribera (1630-1704), se convertirá en el más grande representante de este 
estilo. Esta característica la podemos apreciar en muchas de sus obras 
como; por ejemplo, en: Cinco apóstoles situada en la iglesia de San Pedro; 
en La Piedad del convento de Santa Catalina o en los lienzos que ilustran la 
vida del fundador de la orden de San Francisco que pertenece, además, a 
otros autores (Balta, 2009, p. 105). 

 El estilo barroco muestra una combinación de la iconografía cristiana 

traída por los españoles, combinada con elementos de la cultura incaica, 

además:  

El Barroco en la pintura cusqueña es sobre todo resultado de la influencia 
de la corriente tenebrista a través de la obra de Francisco Zurbarán y del 
uso como fuente de inspiración de los grabados con arte flamenco 
provenientes de Amberes. Marcos Rivera, nacido en el Cusco en los años 
30 del siglo XVII y fallecido en 1704, es el máximo exponente de esta 
tendencia. Cinco apóstoles suyos se aprecian en la iglesia de San Pedro, 
dos en el retablo mayor y otro par en un retablo lateral. El convento de Santa 
Catalina guarda “La Piedad” y el de San Francisco algunos de los lienzos 
que ilustran la vida del fundador de la orden, que pertenecen a varios 
autores. De Ribera son, entre otros, “La Visión de la Cruz” y “San Francisco 
recibe los estigmas (Nieto, 2021, p. 70). 

 Nieto refiere a estas obras valiosas que hoy en día se pueden apreciar en 

los diferentes tempos y conventos de la ciudad del Cusco. 



29 
 

1.6.2. El estilo barroco en el Cusco 

          El estilo barroco se caracteriza por su exuberancia, dramatismo y 

ornamentación, tanto en la pintura, escultura, arquitectura e incluso en la música. 

Para entender un poco mejor: 

La palabra Barroco tiene doble significancia en su uso cotidiano. El primero 
en sentido especifico denomina al estilo artístico que nació en Italia el año 
de 1600 y se proyectó aproximadamente hasta el año 1750 irradiando 
durante todo este tiempo sus diferentes particularidades y manifestaciones 
artísticas en el arte europeo; y, el segundo, en sentido genérico, para señalar 
y caracterizar el desarrollo cultural europeo en este mismo tiempo en 
ciencia, política, música, literatura, retórica, religión, filosofía etc. La primera 
característica del estilo barroco italiano como arte, es su nacimiento como 
una respuesta al protestantismo. Para esto, el Concilio de Trento (1545-
1563) justificó y alentó el culto y la representación en pintura y escultura de 
p. 53 escenas religiosas e imágenes del santoral católico cristiano, para 
responder y hacer frente a las ideas iconoclastas y a la sobria estética 
protestante. En ese sentido, el barroco sería el arte de la Contrarreforma. 
Pero, al mismo tiempo, la renovación tridentina impuso normas estrictas en 
materia de arte religioso, de tal manera que con ello se pretendía reaccionar 
contra los gustos paganos propios del arte gótico y del renacimiento 
(Hinojosa, 2012, pp. 53-54).  

 Contextualizando el término desde el ámbito europeo, el barroco fue una 

respuesta a la reforma de Martín Lutero, por lo que fue utilizado como una 

herramienta de evangelización.  

Pintores y escultores también recibieron de la iglesia una normativa precisa 
con el fin de pregonar e ilustrar las grandes verdades de la fe y con ello, 
adoctrinar y enseñar al pueblo los grandes temas de la doctrina (la 
exaltación de la Eucaristía, la glorificación de la Virgen y de los santos, la 
iluminación del hombre por la gracia). Con estas directrices se perseguía 
también tanto inculcar la piedad en los fieles como responder a los 
movimientos protestantes. Nada tiene de extraño que la iglesia Católica, que 
desempeñó un papel sobresaliente en el nacimiento y difusión del arte 
barroco, le dictara reglamentos y le inculcara su propio espíritu. A las artes 
plásticas se sumó la música sacra, para lo cual se introdujo en la liturgia el 
uso del órgano y del canto coral, con la finalidad, también didáctica y 
pastoral, de emocionar a los fieles para conducirlos a la devoción. Se trataba 
en definitiva, de conquistar a las masas mediante determinados estímulos 
psicológicos (Hinojosa, 2012, p. 54). 

 El estilo barroco se entiende como un arte emocional, diseñado para 

impresionar e inspirar al espectador por su magnificencia.  

En las artes plásticas el barroco era también un arte que intentaba imitar al 
teatro por lo que tenía de fugaz, y de efímero, de ilusorio; era un arte de 
espectáculo y ostentación. Arquitectos y escultores trataban de recomponer 



30 
 

en la piedra, el mármol o el estuco, los decorados y los movimientos 
escénicos propios del arte dramático. Igualmente, los pintores barrocos 
producían efectos que tendían a restituir en los lienzos la ilusión escénica 
del relieve y de la profundidad. De ese modo, la preocupación por la 
decoración es superior a la de la construcción (Hinojosa, 2012, p.55). 

 Además, y a diferencia del arte renacentista, el barroco se caracteriza por 

tener un sentido de movimiento y dramatismo, con poses retorcidas y cuerpos 

en acción que parecen salir del lienzo o la escultura. Asimismo: 

El barroco era un arte religioso y teatral. Y también constituía el reflejo de 
una sociedad determinada: la sociedad monárquica, señorial y rural. En 
aquella sociedad el poder de los soberanos absolutos se manifiesta en la 
suntuosidad, en el lujo, en la decoración y en la pompa de la vida cortesana, 
aristocrática y palaciega. Pero también se refleja el mundo rural, pues el 
barroco es un arte popular: la profusión de riqueza estimulaba la imaginación 
del pueblo que, además busca a través del arte, y sobre todo religioso, 
consuelo, intercesiones celestiales y esperanza (Hinojosa, 2012, p. 55). 

 Las obras de arte, por lo general, están cargadas de dramatismo, 

contrastes marcados de luz y sombra (claroscuro), expresiones faciales intensas 

y escenas impactantes, como martirios, mucho de los cuales pasaron a formar 

parte de un arte barroco cusqueño. 

1.7. Localización y ubicación geográfica del distrito de Quiquijana 

Quiquijana ocupa la parte alta del Valle Sagrado de los Inkas, a 65 Kms. al sur 

del Cusco, en la provincia de Quispicanchi a orillas del río Willkamayu, 

castellanizado Vilcanota, es una terraza rectangular (Valenzuela, 2020, pág. 13).  

Imagen 1: Mapa del distrito de Quiquijana 

 

Fuente: https://es-es.topographic-map.com/map-l9mxb3/Quiquijana/?center=-13.82208%2C-

71.54778&zoom=12&popup=-13.75903%2C-71.35843 

https://es-es.topographic-map.com/map-l9mxb3/Quiquijana/?center=-13.82208%2C-71.54778&zoom=12&popup=-13.75903%2C-71.35843
https://es-es.topographic-map.com/map-l9mxb3/Quiquijana/?center=-13.82208%2C-71.54778&zoom=12&popup=-13.75903%2C-71.35843


31 
 

1.8. Significado del nombre de Quiquijana 

El nombre de Quiquijana proviene de la palabra quechua “Quiquin” que quiere 

decir (mismo lugar) y “Jana” que quiere decir (alto). Entonces, Quiquijana 

significaria “parte alta de ese lugar” esto debido a que existía en el cerro del 

lado este de Quiquijana construcciones preincas deterioradas (recintos 

funerarios), el cual eran observados permanentemente por la población (Angel 

Sutta, comunicación personal, 9 de octubre de 2024). 

La toponimia andina del lugar reviste algo sagrado, porque los cerros que lo 

rodean tienen contenido histórico, así tenemos el Apu Kuri que está al este de la 

ciudad, deriva del nombre de mucho abolengo la Qoya Kuri Chullpa, esposa del 

héroe andino Wikakirao; el Apu Pukara, al oeste de la ciudad fue centro de la 

actividad astronómica; al norte el Apu Kuntur Tullu, nombre que refiere al ave 

totémico kuntur, también está el montículo llamado Haylli Kancha, nombre 

elocuente, un mirador del valle, expresa el centro del triunfo y la festividad que 

desarrolla la sociedad que vive aquí (Valenzuela, 2020, pág. 14). 

1.9. La doctrina de Quiquijana 

Uno de los datos más interesantes acerca de la doctrina cristiana es la que 

presentó Villanueva (1692): “Relación sucinta de la doctrina de Quiquijana hecha 

por el Mro. [Maestro] D. Diego de Salazar y Guzman su cura propietario cuyas 

notas en breve son las siguientes” (Villanueva, 1982, p. 162). 

Situación del Pueblo: El pueblo de San Pedro de Quiquijana presenta la 

siguiente descripción: 

El Pueblo del Señor San Pedro de Quiquijana es Doctrina sin anexo, esta 
situado en la provincia de Quispicanche, en un valle cuyo temperamento 
declina mas fría sierra, que a temple caliente; un caudaloso riyo passa por 
en medio del, dividiéndole en dos partes; tiene su puente de crisnejas para 
el seguro, fasil transito, assi de la feligresía como de los pasajeros, por ser 
camino real para la mayor parte deste Reyno. A distancia en su jurisdicsion 
por longitud coje quatro leguas, a otras tantas poco mas se estiende en su 
latitud. Por la parte del Oriente confina con el pueblo de Checacupe, Doctrina 
de la Provincia de Canas y Canches, distante sinco leguas, por la parte del 
Occidente termina con la doctrina de Urcos de dicha Provincia de 
Quispicanche, a distancia de tres leguas. Al medio dia tiene sus confines 
con la Doctrina de Sangarara de esta misma Provincia, a distancia de tres 
leguas, y media. Por el septentrion mira a los Andes de Cuchoa. Los 



32 
 

términos y limites referidos se comprehenden en lo habitable, que a los 
paramos e incultos yermos se estiende y dilata mucho mas su jurisdiccion. 
Sircundan varias hasiendas o estancias. La mas quantiosa es Guaraypata, 
de los Reverendos Padres de la Compañía de Jesus del Collegio del Cuzco, 
con sinco paradas de Molinos, caserias, y Guerta de mui bien gusto. La otra 
hasienda es Parapucyo, también con dos paradas de de Molinos, esta 
contigua a ella la Hasienda de buena Vista, y Chasquiguasi. De esta otra 
parte estan Paucarpata con su parada de Molino. Racaypata, Guaylla 
Guaylla, Ticyo, que con ser cortas se mensionan por ser estancias de 
Españoles. La ultima es de Totora Cata, las demas no se refieren por que 
son tugurios y rranchos despresiables. Esto es lo que toca a lo material de 
este beneficio; y aviendo de ser la Relacion primera, la del templo de Dios 
se a pospuesto, porque lo temporal siempre nos atrasa el mejor 
cumplimiento de nra obligacion christiana, y atension devida al servisio de 
Dios (Villanueva, 1982, p. 163). 

La cita nos está mencionando sobre el contexto geográfico del valle sur, 

lugar donde se encuentra el templo de Quiquijana. El nombre proviene a raíz de 

la repartición “que hizo el obispado cusqueño, es decir cada parroquia ya venía 

con un nombre designado. Y la festividad principal del distrito de Quiquijana se 

lleva a cabo el 29 de junio, en honor al patrón San Pedro” (Sutta, 2024). 

Iglesia  

En cuanto a la descripción del templo de Quiquijana tenemos la siguiente 

cita: 

Tienele pues este Pueblo en un Iglesia de las mas hermosas y bien tratadas 
que ay en el Reyno, por que sin necesitar de reparos q amenasen ruina a 
su durasion, esta maravillosamente adornada, hecha un asqua de oro, con 
ygual correspondencia en sus tarjas y liensos, desde el altar mayor hasta el 
coro, y rremate de su ultima puerta; enrriquesida con escogidas y preciosas 
alajas como son Fontal de plata, viril curioso, y costoso, lámparas, 
blandones, siriales, cruces altas, Andas y otras preseas de plata, que al 
fomento del cuidado y selo pastoral del Iltmo. Señor Dr [Doctor] D [Don] 
Manuel de Mollinedo y Angulo su dignísimo obispo se debe lo mas, como en 
el rresto de todas las iglesias deste su obispado; y esta Santa Iglessia es 
pobrísima, y no tiene estancias, bienes fijos, posesiones ni rrentas de que 
poderse valer para sus adornos y gastos presisos, pues meramente se le 
siembran con arrendamiento, y paga de alquiler unas  cortas tierras que las 
mas veces expuestas a inclemencias del tiempo malogran los frutos, que se 
esperaban de ellas, con que queda destituida de otro socorro, y necesitaba 
de que amparen sus fieles; demas de esta Iglesia ques la principal en el 
pueblo, por fervorizar a la devoción y culto de Dios, y de sus Santos la tibieza 
natural de los indos (sic), se an edificado otras capillas para sus estasiones 
en los dias de quaresma, y entre año, la que mas se señala, y frequentada 
en rromerias y novenas en la Capilla de la Virjen Ssantisima del Cavildo 
portentosa en milagros, pues son innumerables los que a obrado en este 
pueblo, y en diferentes partes, donde sus devotos la an invocado; conserva 



33 
 

el titulo del Cavildo, siendo su advocación de la purissima Concepsion, por 
averse trasladado de las casas de Cavildo, en cuyas dichosas paredes a 
muchos años estuvo pintada, es servida de unas beatas yndias cuyo 
comvento esta pegado a dicha capilla, aquí puede parar la noticia de las 
cosas de la Iglessia, y pasemos en lo que toca a la feligresía [fs. 20v-21] 
(Villanueva, 1982, pp. 163-164). 

Con la cita se corrobora que, dentro de la descripción del templo, se 

encontraba también el inventario de bienes, como también la descripción somera 

del templo. 

En cuanto a las características de los feligreses, tanto españoles como 

indígenas, se tiene que, en un primer momento se intentó dividir en republica de 

indios y república española “La de españoles es casi ninguna, pues de hombres 

y mugeres apenas se podrán numerar veinte personas” (Villanueva, 1982, p. 

164). Por otro lado, en cuanto a los feligreses indios, se tiene: 

De los indios entre hombres y mugeres, asi originarios como forasteros, 
llegara su numero a mil, y quinientas personas [f. 21] como mejor constara 
parecer por los padrones que cada año se hacen para que cumplan con la 
Iglesia, sin ser posible el que janmas (sic) se afije numero determinado de 
indios en ninguna feligresía especialmente por lo inconstante y vago de su 
natural, que no paran con sosiego en ningún lugar (Villanueva, 1982, p.164). 

1.10. El templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. 
Con la llegada de Toledo al Cusco se da una serie de ordenanzas los cuales 

viendo que en las diferentes zonas rurales se encontraban muchos aborígenes, 

además de realizar las reducciones, dicta ordenanzas con relación a la 

distribución urbana y la edificación de los templos rurales: “Que los pueblos se 

fundaran siguiendo un trazado en cuadricula con calles anchas y una plaza 

central, en la cual se debía situar la iglesia, enfatizando su función central en la 

vida urbana y social” (Lorente, 1867, p. 17). En síntesis, en el período toledano 

se dio una normativa urbanística clave en el Virreinato del Perú, donde la iglesia 

en la plaza central no solo tenía un rol religioso sino también político y social, 

constituyendo el eje organizador de los pueblos virreinales. 

Por otro lado, también se planteó que: “las iglesias debían edificarse en la 

plaza principal para facilitar la evangelización y la integración social, como parte 

del control y ordenamiento de la población indígena” (Lorente, 1867, pág. 97). La 

disposición de que las iglesias se edificaran en la plaza principal de los pueblos 



34 
 

coloniales perseguía no solo facilitar la evangelización sino también promover la 

integración social y el ordenamiento territorial dentro del modelo urbanístico 

virreinal. Este principio puede observarse en la construcción del templo San 

Pedro Apóstol de Quiquijana, erigido a inicios del siglo XVII en el distrito 

homónimo, ubicado en la provincia de Quispicanchi, Cusco. La iglesia, que 

resalta en la trama urbana del pueblo, ocupa un lugar central junto a la plaza 

principal, constituyéndose en un eje articulador de la vida comunitaria y espiritual. 

Además de su función religiosa, el templo cumplía un rol fundamental en la 

consolidación del orden social y cultural impuestos desde la colonia, 

promoviendo la cohesión y control social mediante la evangelización de la 

población indígena. La restauración reciente puesta en valor subraya su 

importancia histórica, artística y urbanística, reafirmando la vigencia del modelo 

de plaza e iglesia como centro de los pueblos virreinales. 

Ahora bien, en cuanto a los materiales para la edificación del templo “debía 

realizarse con materiales resistentes, considerando también las frecuentes 

reconstrucciones debido a desastres sísmicos”. La construcción del templo San 

Pedro Apóstol de Quiquijana se caracterizó por la utilización de materiales 

resistentes, una necesidad imperante dada la ubicación sísmica del Cusco y sus 

alrededores. Esta exigencia respondió a la experiencia histórica de frecuentes 

terremotos, incluyendo el fuerte sismo de 1650 que afectó considerablemente la 

región y que, según datos históricos, influyó en la edificación o reconstrucción 

del templo. Para asegurar la durabilidad y estabilidad del templo, se combinaron 

técnicas tradicionales como el adobe con constantes trabajos de mantenimiento 

y restauración en elementos estructurales como muros, contrafuertes y 

cubiertas. La robustez del templo refleja la adaptación constructiva ante 

desastres naturales, lo que contribuyó a que la iglesia se mantuviera como 

núcleo central de la vida social y religiosa del pueblo a lo largo del tiempo. Este 

modelo constructivo reafirma la importancia de la resistencia y perdurabilidad en 

la arquitectura virreinal destinada a la evangelización y al orden social en 

territorios sísmicos 



35 
 

1.11. Contexto histórico del templo de Quiquijana 

En el informe del residente de obra de restauración del templo de 

Quiquijana, menciona la siguiente información: 

El templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana esta ubicado en la Provincia 
de Quispicanchi. Distrito de Quiquijana, al pie de la carretera a que conduce 
a la ciudad de Arequipa, a dos horas saliendo de la ciudad del Cusco, 
teniendo también como acceso la vía férrea. El pueblo de Quiquijana está 
asentada en un valle serrano. (Carrillo, 1995, p. 4). 

El poblado de Quiquijana fue un punto estratégico en la economía del valle 

sur: “Antiguamente y como lo muestran documentos históricos de la ciudad del 

Cusco, el poblado de Quiquijana fue un centro de distribución de las zonas que 

componen la serrana de dicha región” (Carrillo, 1995, p. 4), motivo por el cual en 

la documentación de archivo indica que en dicho poblado existía un tambo. 

Quiquijana debió conformar parte de cruce de una red de caminos que 

luego fueron usados por los españoles; así tenemos que para 1555 “salio de esta 

ciudad (del Cusco) dentro de breve tiempo la vuelta del Collao: y desde 

Quiquijana, dejando el camino real, tomo el de Hatunccana, por Ayaviri, y desde 

Velille prosigio su camino hasta parinacocha, según el Palentino” (Esquivel y 

Navia, 1980, p.171). 

Para 1559, se establece la necesidad de construir dos puentes estratégicos 

en la región difundiéndose “[…] para que en Lima y en el Cuzco se pregonen las 

obras de los puentes de Apurima y Quiquixana, haciéndose planta de ellas y se 

envíen las posturas y condiciones el gobierno” (Esquivel y Navia, 1980, p. 261). 

 

 

 

 

 

 



36 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPITULO II 

FUNCION DE LA DOCTRINA Y EL DESENVOLVIMIENTO DEL CLERIGO 
ALONSO BRAVO DE PAREDES Y QUIÑONES  

2.1. Importancia del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, para la 
evangelización de naturales en el periodo colonial. 

La construcción del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana formó parte del 

proceso de evangelización y conversión al cristianismo de la población aborigen. 

El templo se convirtió en un punto de encuentro, donde los naturales estaban 

obligados a asistir, para la enseñanza de los principios de la fe cristiana. Los 

elementos arquitectónicos del templo, las esculturas e imágenes sagradas, y las 

festividades religiosas, hicieron más accesible la asimilación de la nueva religión.  



37 
 

2.1.1. Evangelización en la doctrina de Quiquijana durante los años 1670 a 

1760. 

Una de las principales razones para que se establezca la doctrina fue el 

desconocimiento de la lengua de los naturales por parte de los clerigos: 

En los primeros años todos los evangelizadores hubieron de conformarse a 
la limitación que les imponía el desconocimiento de las lenguas de los 
naturales, y el desconocimiento del español por parte de estos. Lo primero 
podía suplirse, aunque en forma muy imperfecta de los intérpretes, pero lo 
segundo era mucho más difícil. Por esta doble razón nacieron las doctrinas. 
Los dominicos prestaban así ayuda a los misioneros y a los indios, que poco 
a poco iban aprendiendo a leer en las escuelas de los monasterios (Medina, 
1987, p. 96).   

Es importante resaltar que la función del doctrinero no solo fue en el 

aspecto espiritual, sino que también fue de manera material, es decir dotaba de 

insumos a los miembros pertenecientes a su doctrina “El doctrinero no se 

preocupaba solamente de la parte espiritual, sino también del material. Les 

facilitaba los alimentos necesarios y sobre todo les enseñaba a procurárselos a 

través del cultivo de la tierra, entregándoles semillas (maíz, legumbres, trigo, 

etc.), aperos y animales de labranza, herramientas e incluso algún ganado. 

(Esponera, 1986, p.53). 

Un personaje importante en el proceso de evangelización en Quiquijana, 

fue don Alonso Bravo de Paredes y Quiñones, cura de la doctrina de Quiquijana, 

fue hijo de Don Alonso Bravo de Paredes y de Doña Joana Arias de Quiñones y 

Osorio.  

Dentro de las peticiones que puso en su testamento el clérigo Alonso Bravo, 

se tiene en los registros de la época Colonial: 

[…] quando la voluntad de Dios nuestro señor fuere servido de llevarme de 
esta presente vida mi cuerpo sea amortajado con el abito de mi Padre San 
Pedro y enterrado en la sancta iglesia de esta dha [dicha] villa de Quiquijana 
en el presbiterio del altar mayor y en un ataúd de tablas de sedro que hay 
en poder de los indios o mayordomos de las cofradías y este dia si fuera 
hora de misa (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. 
Año: 1670, f. 1). 



38 
 

La disposición expresa que, una vez cumplido su ciclo vital, su cuerpo debía 

ser amortajado con el hábito de su orden religiosa y enterrado en el presbiterio 

del altar mayor de la iglesia, en un ataúd guardado por los mayordomos de las 

cofradías indígenas. Este acto testimonia no solo la relevancia de la iglesia como 

espacio sagrado y de memoria dentro de la comunidad, sino también la 

interacción y colaboración entre las autoridades religiosas y la población 

indígena a través de la cofradía, institución clave en la religiosidad popular 

virreinal. Asimismo, el testamento denota el respeto y veneración hacia las 

tradiciones eclesiásticas y la importancia de la iglesia como lugar de identidad y 

pertenencia social en el contexto colonial de Quiquijana. Por tanto, el documento 

aporta evidencia sobre el rol central de la iglesia en la vida espiritual y social del 

pueblo, representante tangible de la doctrina y el poder eclesiástico en el 

Virreinato del Perú. 

De igual forma, en los registros de la época Colonial. Sección: 

Testamentos, como bienes pertenecientes a Alonso Bravo tenemos una 

capellanía que le heredo su tío: 

[…]el señor Canonigo Francisco Grado de Paredes me dejo una capellania 
en las cassas de su morada en la ciudad del Cuzco con calidad y condicion 
que si ubiese que rreparar hisiesse reparos con los corridos y rreditos de la 
dha [dicha] capellania y estos reparos siempre hize de que tengo 
informacion hecha ad perpetuan rey memorian que se hallaran en una 
gaveta de un escritorio grande hasta el año de cincuenta el terremoto grande 
que esta dicha casa vieja se bino toda ella (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Año: 1670, fs. 1v - f. 2) 

Como indica la cita, la casa que le heredo su tío se desplomo producto del 

terremoto de 1650. Pero, a partir de las adquisiciones económicas el clérigo 

Alonso Bravo, realizó la reconstrucción e inclusive extendió el terreno en lo que 

se estaba construyendo: 

[…] edifique y hise cassas nuevas desde los simientos agregando otro 
pedazo de tierra que sirve al presente de corral del convento y religiosos de 
nuestro Padre Santo Domingo a censso al quitar de todo lo qual tengo los 
títulos antiguos y nuevos papeles en mi poder con que se echa deber 
claramente que mi obligacion era solo rreparar pero no de re edificar de 
nuevo a un dado casso que la capellania no se destinguiera por un rreparo 
e hace con cien pesos y una rre edificacion con site ni ocho mil pesos las 
quales dhas [dichas] casas rre edificadas desde sus simientos las declaro 
por mis vienes propios. (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. 
IV, 4, 77. Año: 1670, f. 3) 



39 
 

Tras la muerte del cura Alonso Bravo de Paredes, se procedió a la 

realización de un inventario de bienes, los cuales quedaron en el pueblo de 

Urcos. Con el objetivo de hacer un registro y asegurar los bienes del difunto cura, 

los cuales fueron puestos en poder de su albacea, el licenciado don Diego de 

Bustamante y Salcedo.  

En el inventario se enumeran, en primer lugar, los bienes de plata labrada, 

que incluyen objetos como:  

Una boquingana de trece diamantes / Una boquingana de diez y nueve 
esmeraldas. / Una lasada de diez y nueve esmeraldas. /Una cruz de carbaca 
de oro y piedras blancas. /Una cadena de oro que pesa diez y ocho 
castellanos. /Un relicario de plata dorada de linun crusis. /Un portablatico 
con su cuerpo y cabrestilla de oro con una piedra de pantaora. /Un apretador 
de perlas con veinte eslabones de oro. /Un anillo de oro sin piedras […] 
(AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Año: 1670, fs. 
1v- 6v). 

La cita da a conocer el importante caudal económico que poseía el clérigo, 

donde se observa los objetos de valor que se encontraron dentro de sus bienes. 

Entre sus bienes también se registraron obras de arte:  

 […] Treinta y un lienzos sebilas dotores y otros santos tiempos y elementos. 
/Dos lienzos grandes con sus marcos dorados dos el uno de San Elifonso y 
el otro de Jesus Nasareno. /Una colgadura de tafetan de granada listada con 
treinta y quatro piernas y quatro baras de largo viejas y rrotas. /Doce laminas 
pequeñas de diferentes hechuras. /Un santo cristo de marfil pequeño con 
sus rremates de plata. /Una cuja dorada con un niño dormido. /Quatro niños 
parados con sus peañas doradas. /Dos escritorios grandes forrados en 
badana negra. /Un escritorio inbuido pequeño (AAC. Epoca: Colonial. 
Sección: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Año: 1670, f. 2v) 

 Se destaca también la gran cantidad de libros que poseía el cura, con una 

amplia variedad de tomos sobre diferentes temas, como teología, filosofía, 

literatura y obras religiosas, además de los dos concilios limenses. 

Doce tomos de Suares. /Nueve tomos de Basquez. /Dos tomos de Vecano. 
/ […] Dos tomos del padre Mariano f. 3 / Mas colino sobre Augustin un tomo. 
/ Poliantea un tomo. /Quatro tomos de Santo Thomas. /Quatro tomos de 
Escobar. / Concordancias de biblia un tomo. / Dos tomos de granado Toledo 
sobre San Lucas un tomo. / Suma de Toledo otro tomo. / Fonseca del amor 
de Dios un tomo. / Balerio Macsimo un tomo. / Dos tomos de Cerda. / Un 
tomo de Saavedra de Consepcion. / Calipino dos tomos. / Castillo insusano 
un tomo. / Dos tomos de bonacina. / Cumel un tomo. / El gobernador 
cristiano un tomo. / Soto de justicia un tomo. / Guderine un tomo. / 



40 
 

Bucabulario eclesiástico un tomo. / Tres tomos de Truleno. / Un tomo de 
Bonacina. / Josepho de Belo judaico un tomo f. 3v / Filon judio un tomo. […] 
/ Quatro tomos de San Gregorio Macno f. 4 / Especulum exemplorum un 
tomo. / Un tomo de San Joseph. F. 5v / Otro tomo de Naxera. […] / Dos 
concilios limenses. / Simbulo de Causino un tomo. / Quatro complutenses. / 
Marial de Abendaño. / Roa un tomo. (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Año: 1670, f. 3- f.6). 

Los recursos materiales que poseía el cura Alonso Bravo de Paredes, 

proporciona una idea de la vida material y espiritual que tenía el cura en el 

contexto de la evangelización de los aborígenes de Quiquijana durante el siglo 

XVII. La presencia de objetos de culto religioso como una cruz de oro, una 

cadena de oro y un relicario de plata dorada, fueron importantes para vida 

católica del religioso.  

Por otro lado, se conoce que el acceso a los libros era un recurso limitado 

principalmente para los grupos privilegiados de la sociedad, como el clero, la 

nobleza y aristocracia, funcionarios coloniales y educadores, es decir para 

aquellos que tenían una educación formal y por lo tanto sabían leer y escribir. 

Por ejemplo, el cura Alonso Bravo de Paredes, podría haber utilizado los 

conocimientos religiosos contenidos en la gran variedad de libros que poseía, 

abarcando temas religiosos y obras de santos, como herramientas de enseñanza 

para difundir la fe cristiana entre los indígenas del pueblo de Quiquijana. De igual 

forma, es importante resaltar la presencia de concilios limenses en el inventario, 

ya que cumplieron un rol crucial en la evangelización de los aborígenes. Tales 

concilios servían como guías para dirigir la vida religiosa de los aborígenes, y 

para asignar responsabilidades pastorales y sacramentales a los curas.  

Entonces, el inventario de bienes del cura Alonso Bravo de Paredes, 

además de mostrar la estabilidad económica que tenía el cura, también evidencia 

los recursos materiales que estaban asociados a la misión de la evangelización 

y difusión de la fe cristiana en el pueblo de Quiquijana y el esfuerzo por 

establecer su presencia en la región.  

  Tiempo más adelante, para el año de 1744, la doctrina de Quiquijana 

habría tenido como cura a Fernando Zequeyra, quien estaba siendo investigado 

sobre su vida y costumbres, probablemente por la mala experiencia que se tuvo 

con el excura en el año 1575, volviéndose comunes durante la época colonial 



41 
 

entorno a la evangelización, ya que la iglesia y las autoridades civiles pusieron 

mayor énfasis en supervisar y controlar la conducta de los clérigos.  

En este expediente, se presenta un padrón del pueblo de San Pedro de 

Quiquijana, en cuatro poblados Ayllu Quear, Guaytaqui, Ussi y Quiquijana. Para 

mayor detalle véase el ANEXO 02. 

Tabla 1: Relación del padrón de indios y españoles confesados y comulgados del Pueblo de 

San Pedro de Quiquijana, en el año de 1744 

Ayllu Queuar Ayllu Guacaytaqui 

Nombre Estado Civil Nombre Estado Civil 
Dn [Don] Juan Ramos 

Gualpacuna 

Casique 

Casado Dn [Don] Diego Gualpa Casado 

Juana Ninamalco Casada Franca [Francisca] Sisa Casada 

Lorenzo Puma Casado Joseph Gualpa Casado 

Felipa Muna Casada Josepha Malqui Casada 

Juan Condori solto [soltero] Mateo Uscamayta Casado 

Juan Quispe solto [soltero] Josepha Parisaila Casada 

Miguel Guaman Viudo Franca [Francisca] Yacchi Casada 

Maria Paico Viuda Juan Flores Casado 

Luis Ninaronto Casado Simon Luna Casado 

Franca [Francisca] Sisa Casada Diego Nina Llayqui Casado 

Mathias Gualpacuna Casado Bartholome Quispe solto [soltero] 

Petrona Chimvo Casada Bernabel Flores Casado 

Gregorio Thito Casado Juan Tapara Casado 

Geronima Gualpacuna Casada Juan Quispe Casado 

Juan Dias solto [soltero] Matias Gualpacuna Casado 

Micaila Sisa solto [soltero] Rosa Colque solta [soltera] 

Po [Pedro] Consa Viudo Juan Cori Biudo 

Po [Pedro] Chalco Casado Simona Yachi solta [soltera] 

Rosa Malqui Casada 
Antto [Antonio] 

Quispecuro 
Casado 

Joseph Gualpacuna Casado Barbara Yacchi Casada 



42 
 

Maria Sisa Casada Melchor Guaylla solto [soltero] 

Ygnacio Champi Casado Josepha Phoco solta [soltera] 

Maria Chimbo Casada Joseph Quispe Casado 

Clemente Taracaya Casado Ana Bentura solta [soltera] 

Ursula Sisa Casada Matias Pumayocra Casado 

Agustin Consa Casado Francisca Suñiga Casada 

Agustina Sisa Casada Thomas Pumayocra Casado 

Agustin Consa solto [soltero] 
Franca [Francisca] 

Medina 
Casada 

Polonia Sisa Casada Thomas Canquituyro Casado 

Josep Gualpacuna  Andrea Sisa Casada 

Maria Sisa Casada Pasqual Pumayocra Casado 

Clemente Vasques Casado Lorensa Sisa Casada 

Bentura Vasques Casado Silvestre Combe Casado 

Sebastian Felis Casado Rosa Malqui Casada 

Clara Sisa Casada Bernarda Malqui Casada 

Clara Sisa de la puna Casada Bernarda Samai casada 

Franco [Francisco] Taracaya Casado Thomas Pascar Casado 

Pasquala Sisa solta [soltera] Polonia Malqui Casada 

Micaela Sisa solta [soltera] Joseph Gualpa solto [soltero] 

Diego Mamani Casado   

Marcela Poco Casada   

Gregorio Mamani solto [soltero]   

Julian Paco solto [soltero]   

Juan Consa Casado   

Maria Paico Casada   

Andres Cama Casado   

Matheo Crus Casado   

Franco [Francisco] Malqui Casado   

Gabriel Hito Casado   

Melchora Sisa solta [soltera]   

Miguel Guaman Casado   

Asencia Malqui solta [soltera]   

Blas Tito Casado   

Petrona Sisa solta [soltera]   



43 
 

Juan Thito Casado   

Ynes Sisa solta [soltera]   

Julian Thito Casado   

Rosa Sisa Casada   

Simon Guaman solto [soltero]   

Gregoria Sisa Casada   

Franco [Francisco] Felis Casado   

Bentura Sisa Casado   

Mateo Chabes Casado   

Juana Sisa Casada   

Thomas Cauana Casado   

Ygnacia Sisa Casada   

Franco [Francisco] Champi Casado   

Ysabel Sisa Casada   

Juan Felis Casado   

Maria Yunga Guaman solta [soltera]   

Joseph Puma Vilca casado   

Ysidora Guaita Casada   

Joseph Ttito Casado   

Franca [Francisca] Malqui Casada   

Juan Cori Casado   

Thomasa Malqui Casada   

Gaspar Alca Casado   

Juana Sisa solta [soltera]   

Marcos Tito Casado   

Ygnacia Tinta Casada   

Gregorio Champi Casado   

Juana Paco Casada   

Polonia Sisa Casada   

Po [Pedro] Quispe Casado   

Po [Pedro] Tapara solto [soltero]   

Rosa Malqui Casada   

Mateo Taracaya Casado   

Esperanza Sisa Casada   

Miguel Guaman Casado   



44 
 

Andrea Sisa Casada   

Ygnacio Chara Casado   

Maria Sisa Casada   

Miguel Guaman Casado   

Ana Sisa Casada   

Joseph Guaman solto [soltero]   

Margarita Sisa solta [soltera]   

Antonio Quente Casado   

Franca [Francisca] Malqui solta [soltera]   

Antonio Cañaua Casado   

Franca [Francisca] Udca Casada   

Po [Pedro] Cañaua Casado   

Agustina Malqui Casada   

Julian Canaua Casado   

Bartola Sisa solta [soltera]   

Bartolome Quispe casado   

Juana Sisa solta [soltera]   

Melchor Quispe solto [soltero]   

Lucia Malqui Casada   

Thomas Quispe Casado   

Lucia Sisa Casada   

Diego Alferes Casado   

Maria Sisa Casada   

Thomas Uisa Casado   

Melchora Sisa solta [soltera]   

Polonia Paruas Viuda   

Ysabel Yacchi solta [soltera]   

Barbara Yacchi solta [soltera]   

Clara Gualpacuna solta [soltera]   

Ysabel Lloqllo solta [soltera]   

 

 



45 
 

Ayllo Ussi de la cofradía del ssmo [Santísimo] sacramento 

Nombre Estado Civil  
Dn [Don] Ambrocio Ataco Casado 

Sesilia Quisya Casada 

Po [Pedro] Guaman Casado 

Petrona Ataco  

Vicente Tuirogualpa Casado 

Nicolasa Ataco Casada 

Ygnacio Tuiro Gualpa Casado 

Maria Sisa Casada 

Diego Bitorino Casado 

Thomas Chalco Casado 

Alexo Quispe Casado 

Marcos Quispe solto [soltero] 

Gregoria Bitorino Casada 

Po [Pedro] Bilca Casado 

Juan Pantaleon Viudo 

Josep Quispe solto [soltero] 

Juana Quiros Casada 

Agustina Quiros Viuda 

Yzabel Guacta Viuda 

Franca [Francisca] Sisa Viuda 

Asencio Uanca Casado 

Bartola Sisa Casada 

Joseph Guaman Casado 

Petrona Sisa Casada 

Baltasar Aroni Casado 

Juana Choque Casada 

Matheo Champi Casado 

Melchora Choqque solta [soltera] 

Joseph Bitorino Casado 

Bernardina Sisa Casada 

Juan Pumacaua solto [soltero] 

Fhelipa Choque Casada 



46 
 

Franco [Francisco] Bitorino Casado 

Josepa Malqui Casada 

Joseph Quispe Sugso Casado 

Franca [Francisca] Choque solta [soltera] 

Ana Sisa Viuda 

Juan Cori solto [soltero] 

Franco [Francisco] Guaman solto [soltero] 

Diego Quispe solto [soltero] 

Magdalena Sisa Casada 

Ysidora Molli Casada 

Juana Pante Casada 

Melchor Guaman solto [soltero] 

Ygnacio Quispe solto [soltero] 

Mateo Puma Casado 

Juan Cori Casado 

Mathias Quispe Casado 

Lucas Cori Casado 

Mateo Ninallayqui Casado 

Marcos Quispecuru Casado 

Diego Condori Casado 

Po [Pedro] Chalco Casado 

Nicolas Quispe solto [soltero] 

Matheo Guallpa Casado 

Marcos Quispeguaman Casado 

Po [Pedro] Cori Casado 

Magdalena Sisa solta [soltera] 

Juan Ataco Casado 

Manuela Molli solta [soltera] 

Franca [Francisca] Coca Casada 

Juana Flores Casada 

 

 



47 
 

Ayllo Quiquijana 

Nombre Estado civil  
Dn [Don] Diego Ninamalco casique-casado 

Ulalia Sisa Casada 

Pasqual Guamanuaita Casado 

Catalina Sisa Casada 

Alonso Maina Casado 

Thomasa Cusigualpa Casada 

Dn [Don] Miguel Quispe Casado 

Barbara Bitorino Casada 

Pasqual Maina Casado 

Micaila Guaita Casada 

Po [Pedro] Casomaina Casado 

Ysidora Maina Casada 

Lucas Maina Casado 

Ygnacia Pocco Casada 

Thomas Guaita Casado 

Micayla Bitorino Casada 

Gregorio Ninamalco Casado 

Sebastiana Sisa solta [soltera] 

Marcos Phuño Casado 

Gregoria Shuspi Casada 

Thomas Maina solto [soltero] 

Paola Quispe Casada 

Salvador Phuño Casado 

Juana Sisa Casada 

Franco [Francisco] Phuño Casado 

Catalina Cuzco Casada 

Marcos Halanoca Casado 

Lucia Sisa Casada 

Sebastian Quispe solto [soltero] 

Fuente: Elaboración propia en base a los documentos del (AAC. Epoca: Colonial. 
Sección: Testamentos. Leg. LXX A, 1, 8. Año: 1744, f. 1 – f. 3v). 



48 
 

El padrón del Pueblo de San Pedro de Quiquijana de indios y españoles 

confesados y comulgados en el año 1744, se divide en secciones de acuerdo a 

los ayllus de la comunidad, los cuales son: Ayllu Queuar, Ayllu Guacaytaqui, 

Ayllu Ussi de la cofradía del Santísimo Sacramento y Ayllu Quiquijana. En cada 

ayllu se enumera una serie de nombres junto con su estado civil y, en algunos 

casos, el cargo que ocupaban dentro del pueblo de San Pedro, como los 

caciques o miembros de la cofradía del Santísimo Sacramento.  

La variedad de nombres indígenas y españoles, evidencia la diversidad 

étnica que compone el pueblo de San Pedro de Quiquijana. Además, la 

participación de los indígenas en los sacramentos de confesión y comunión, 

confirman la influencia y el control ejercido por la Iglesia Católica en la vida de 

los pobladores de dicho pueblo y del Perú en general. 

Asimismo, este padrón evidencia el cumplimiento del Sacrosanto Concilio 

de Trento, que tuvo lugar entre los años de 1545 y 1563 en la ciudad italiana de 

Trento. Ese fue un concilio ecuménico de la Iglesia católica, en el cual se 

desarrollaron veinticinco sesiones. Uno de los temas debatidos, fue el 

sacramento del matrimonio, que consideraba algunos puntos importantes como: 

• El matrimonio debía ser valido y consumado entre dos bautizados.  

• Para la validez del matrimonio debía haber un consentimiento libre y 

mutuo entre los contrayentes. 

• No podía ser disuelto por ninguna autoridad humana, excepto por la 

muerte de uno de los cónyuges.  

• Se debía reafirmar la enseñanza de la monogamia, es decir, tener un 

solo cónyuge a la vez.  

Tras la reforma protestante de Martin Lutero, Zwinglio y Calvino, el sumo 

Pontifice Paulo II, vio necesario celebrar un concilio general y ecuménico, con el 

objetivo de restablecer la disciplina eclesiástica en la Iglesia católica, llevado a 

cabo el primero de noviembre del año 1537. En este concilio abordó la visión del 

matrimonio dentro de la ley evangélica:  

El matrimonio en la ley evangelica, prosigue el Concilio, siendo mucho mas 
escelente que los matrimonios antiguos por la gracia que confiere, los Santo 



49 
 

Padres, los Concilios y la tradicion, nos han enseñado siempre á tenerlo por 
uno de los sacramemtos de la ley nueva (Latre, 1564/1847, p. 38).  

En la ley evangélica el matrimonio es considerado como un sacramento 

que implica una unión sagrada entre un hombre y una mujer, basándose en los 

principios del evangelio. Asimismo, el matrimonio es uno de los sacramentos de 

la nueva ley instituido por Cristo, por tanto, las autoridades de la Iglesia católica 

debían cumplir con su enseñanza. 

En la sesión XXIV, del Sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, 

realizada el 11 de noviembre de 1563, la doctrina católica estableció una serie 

de disposiciones concernientes al matrimonio, los cuales contienen doce 

capítulos.  

• Primer capítulo: El Concilio no acepta y prohíbe los matrimonios 

clandestinos.  También manda que el cura anuncie en plena misa 

parroquial los nombres de las personas que contraerán el sacramento 

del matrimonio y no habiendo ninguna oposición se proceda con las 

nupcias en presencia de dos o tres testigos. Asimismo, declara nulos 

nos matrimonios que no sigan este procedimiento.  

• Segundo capítulo: Aborda el parentesco espiritual producto del 

bautismo, que adquiere el padrino y la madrina con el bautizado y con 

sus padres. 

• Tercer capítulo: Sobre el impedimento de pública honestidad de los 

matrimonios que se invalidan, comprende lo estipulado en el primer 

capítulo.  

• Cuarto capítulo: Los que se encuentren en el primero y segundo grado 

de unión se restringe el impedimento que surge de la afinidad contraída 

por la unión carnal entre un hombre y mujer solteros. 

• Quinto capítulo: Los que contraigan matrimonio en los grados 

prohibidos, serán separados y no recibirán el perdón  

• Sexto capítulo: Manda que nunca o rara vez se conceda los matrimonios 

en grados prohibidos, a excepción de una causa legitima. 

• Séptimo capítulo: No se dará perdón a los matrimonios en segundo 

grado, salvo si es en favor de los príncipes, o por algún bien público.  



50 
 

• Octavo capítulo: No puede haber matrimonio entre un raptor y la victima 

secuestrada, mientras que esta última este en poder del raptor.  

• Noveno capítulo: Los vagabundos no serán admitidos con facilidad para 

realizar el sacramento del matrimonio. 

• Décimo capítulo: Indica que los convivientes que sean advertidos en 

más de tres veces de separarse de sus mujeres, sean excomulgados y 

las mujeres que vivan en adulterio o concubinato público y sean 

advertidas en más de tres oportunidades de separarse, sean 

desterradas de su diócesis.  

• Onceavo capítulo: Nadie puede estar forzado a casarse.  

• Doceavo capitulo: Ordena el cumplimiento de las prohibiciones 

antiguas, que indican celebrar el matrimonio desde el adviento hasta la 

epifanía, y desde el miércoles de ceniza hasta la octava de Pascua.   

Cabe mencionar que el concilio de Trento tuvo un impacto significativo en 

la iglesia católica, ya que sentó las bases de la contrarreforma y marcó una 

reafirmación doctrinal del catolicismo, cuya influencia se extendió en el virreinato 

del Perú, con los Concilios Limenses, cuyas disposiciones también fueron 

impuestas a los aborígenes del virreinato del Perú.  

En caso de Quiquijana los pobladores cumplieron con los sacramentos del 

bautismo y matrimonio, pues los sacramentos eran interpretados como rituales 

sagrados que otorgaban la gracia divina a quienes la reciben, por tanto, los 

pobladores habrían seguido esta práctica católica como parte de su salvación 

divina.  

Como se evidencia en el padrón de indios y españoles confesados y 

comulgados en el año 1744, se observa la presencia de hombres y mujeres con 

diferentes estados civil, incluyendo casados (as) y viudos (as), lo que significa 

que en el pueblo de San Pedro de Quiquijana, los pobladores cumplieron con la 

disposición establecida por el Concilio de Trento respecto al sacramento del 

matrimonio.  

Es menester, resaltar que, para contraer matrimonio según las normas de 

la época, era necesario haber recibido previamente el sacramento del bautismo, 



51 
 

lo que evidencia el cumplimiento de las disposiciones eclesiásticas por parte de 

los pobladores de San Pedro en Quiquijana.   

Por otro lado, este tipo de padrones evidencia el control y registro que se 

tenía en el pueblo de San Pedro de Quiquijana, además, proporciona una 

percepción detallada de la estructura social y religiosa de los pobladores durante 

el año de 1744. Sin embargo, es importante considerar que estos registros no 

evidencian toda la realidad social y religiosa de la época ya que pudieron haber 

sido elaborados con sesgos administrativos o culturales.   

Retornando con el expediente del cura de la doctrina de Quiquijana 

Fernando Zequeyra, se tiene también un padrón de habitantes de la doctrina de 

Quiquijana que comulgaron y fueron confesados, durante el año de 1744. 

Tabla 2: Padrón de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que comulgaron y se 

confesaron en el año 1744 

 Ayllu Mocoraisi 
Ayllo Queuar 
y Uacaitaqui 

Los españoles 
que se confesaron 

Ayllu Haquechori y 
Colca 

Nombre 
Estado 

Civil 
Nombre 

Estado 

Civil 
Nombre Nombre 

Estado 

civil 
Nombre 

Estado 

Civil 

Micaila 

Sisa 
Casada 

Dn [Don] 

Thomas 

Canque 

Casado 

 

Petrona 

Chimbo 
 

Rosa 

Gimenes 
Casada 

Dn [Don] 

Joseph 

Carvajal 

 

Casique-

casado 

Melchor 

Atca 

solto 

[soltero] 

 

Asencia 

Yllatinco 
Casada 

Maria 

Yangauama

n 

 

Sebastia

na 

Oquendo 

 
Melchora 

Puma 
Casada  

Esperansa 

Sisa 

solta 

[soltera] 

Matias 

Molina 
Casado 

Francisca 

Choque 
 

Maria 

Salsedo 
 

Joseph 

Puma 
Casado  

Lucas 

Quispe 
Casado 

Lorensa 

Phocco 

 

Casada 
Gregorio 

Uaman 
 

Asencia 

Montalbo 
 

Josepha 

Udca 

 

Casada  



52 
 

Franca 

[Francisca] 

Sisa 

solta 

[soltera] 

Pablo 

Canque 

Casado 

 

Anttonia 

Udco 
 

Jopha 

[Josepha

] Molina 

Biuda 

Bentura 

Choquella

ne 

casado 

Franco 

[Francisco] 

Casomain

a 

Biudo 

Franca 

[Francisc

a] Flores 

solta 

[soltera]. 

Maria 

Joseph 
 

Thomasa 

Basuco 
 

Joseph 

Chalco 

 

Casado 

Bernarda 

Ninamalco 
Biuda 

Ysidro 

Quispe 
Casado 

Joseph 

Oruca 
 

Josepha 

Balensue

la 

 
Joseph 

Chanta 
Casado 

Asencia 

Sisa 
Biuda 

Franca 

[Francisc

a] 

Barbaya 

Casada 
Maria 

Flores 
 

Ysabel 

Sisa 
 

Cecilia 

Sisa 
Casada 

Bartola 

Ttiraquimb

o 

biuda 

Mathias 

Coriman

ya 

Casado Rosa Cisa  

Sebastia

na 

Castro 

 
Joseph 

Alvares 
Casado 

Manuela 

Casomain

a 

Biuda 

Josep 

Qorimalq

ui 

Casado Juana Sisa  
Gregoria 

Sisa 
 

Joseph 

Chanta 
Casado 

Simona 

Choque 
Biuda 

Agustin 

Quispeg

uaman 

solto 

[soltero] 
Maria Mina  

Da [Doña] 

Josepha 

Muñis 

 
Bernabel 

Surco 
Casado 

Franca 

[Francisca] 

Ninamalco 

Biuda 
Rosa 

Sisa 
Casada Simon Bara  

Da [Doña] 

Thomasa 

Albarado 

 Maria Sisa Casada 

Mateo 

Quispe 
Casado 

Martin 

Hancco 
Casado 

Francisca 

Sisa 
 

Senastia

na 

Salasar 

 
Theresa 

Haque 
Biuda 

Maria 

Ninamalco 
casada 

Petrona 

Lopes 
Casada 

Augustin 

Ualpa 
 

Joseph 

Salinas 
 

Po [Pedro] 

Chanta 
Casado 

Pasqual 

Phuño 

solto 

[soltero] 

Cruz 

Quispe 
Casada 

Antto 

[Antonio] 

Uancuri 

 
Aurisa 

Zegarra 
 

Ysabel 

Ychomalc

o 

Casada 



53 
 

Agustin 

Quispe 

solto 

[soltero] 

Rosia 

Sisa 
Casada 

Francisco 

Salazar 
 

Pelipa 

Muñis 
 

Cecilia 

Haquecho

ri 

Biuda 

Franco 

[Francisco] 

Quispe 

solto 

[soltero] 

Po 

[Pedro] 

Quispe 

solto 

[soltero] 

Thomasa 

Sisa 
 

Francisc

a Yana 
 

Lazaro 

Ayala 
Casado 

Ignacio 

Phuño 

solto 

[soltero] 

Josepha 

Sisa 
Casada Marcos Tito  

Rafaila 

Castelo 
 

Polonia 

Zapata 

solta 

[soltera] 

  
Joan 

Pacco 
Casado 

Ynacia 

Tinta 
 

Teresa 

Guerta 
 

Gregoria 

Tapara 

solta 

[soltera] 

  
Lucia 

Malqui 
Casada 

Thomasa 

Sisa 
 

Antto 

[Antonio] 
 

Antonio 

Romero 
casado 

  
Matias 

Flores 
Casado 

Juana 

Pumayura 
 

Nicolas 

Escalant

e 

 
Josepha 

Benavides 
Casada 

  
Phelipa 

Flores 
Casada 

Andres 

Ualpa 
 

Paloma 

Cabrera 
 

Juan 

Yocra 
Casado 

  
Fransisc

o Vaita 
Casado Ana Sisa  

Nicolasa 

Castillo 
 

Joseph 

Benavides 

solto 

[soltero] 

  
Rosa 

Sisa 
Casada 

Esperansa 

Sisa 
 

Ventura 

Tarriga 
 

Sebastian

a 
Casada 

  
Lorenso 

Quispe 
Biudo 

Maria 

Chi[m]bo 
 

Gabriela 

Suniga 
 

Domingo 

Ayala 
Casado 

  
Rossa 

Sisa 
Casada 

Theresa 

Cisa 
 

Alfonsa 

Rosas 
 

Lucia 

Tapara 
Casada 

  
Juan 

Yllatinco 
Casado Bartola Sisa  

Po 

[Pedro] 

Bentura 

Prado 

 
Ramos 

Quispe 

Casado 

 

  
Lusia 

Chimpo 
Biuda 

Petrona 

Taco 
 

Thomasa 

Castro 
   

  
Thomas 

Choque 
Casado 

Rosa 

Choque 
 

Nicolasa 

Estrada 
   

  
Santusa 

Layme 
Casada 

Petrona 

Udco 
 

Maria 

Castro 
   



54 
 

  
Luis 

Champi 
Biudo 

Pedro 

Merma 
 

Da [Doña] 

Juana 

Castro 

   

  
Bernarbe

l Leon 
Casado 

Andrea 

Mendosa 
 

Da [Doña] 

Juana 

Estrada 

   

  
Pasquala 

Chimvo 
Biuda 

Francisca 

Paula 
 

Pedro 

Merma 
   

  
Mateo 

Leon 
Casado 

Josep[h]a 

Cusiualpa 
 

Rosa 

Choque 
   

  
Melchora 

Sisa 

solta 

[soltera]. 

Thomasa 

Pumayuqra 
 

Dn [Don] 

Diego 

Enojosa 

   

  
Miguel 

Leon 
Casado 

Francisca 

Sisa 
 

Ynacia 

Vengel 
   

  
Theresa 

Chimbo 
Casado Andrea Yuio  

Rosa 

Medrana 
   

  

Andres 

Cusigual

pa 

Casado Paula Sisa  

Dn [Don] 

Thomas 

Medrano 

   

  
Josepa 

Quito 

solta 

[soltera] 

Theresa 

Ualpacuna 
 

Gacinta 

Medrana 
   

  

Lucas 

Coriparv

ai 

Casado 
Francisco 

Felis 
 

Faustino 

Suñiga 
   

  
Polonia 

Sisa 

solta 

[soltera] 

Agustina 

Atadualpa 
 

Da [Doña] 

Micaela 

Fernand

ez 

   

  

Ambroci

o 

Guaman 

Casado 
Clara 

Ualpacuna 
 

Lusia 

Sechillan

a 

   

  
Maria 

Cusña 
Casada 

Pablo 

Quispe 
 

Ursula 

Galdos 
   



55 
 

  

Miguel 

Urpauan

ca 

Casado 
Pasqual 

Pumayuqra 
 

Nicolasa 

Arse 
   

  
Maria 

Taira 

solta 

[soltera] 
Julian Tito  

Melchora 

Lusa 
   

  

Cruz 

Aucatinc

o 

solto 

[soltero] 

Dn [don] 

Juan 

Ramos 

 

Prn 

[Pedro] 

Francisc

o 

Zallallove

l 

   

  
Anttonia 

Sisa 

solta 

[soltera]. 

Agustin 

Consa 
 

Ynacio 

Tappia 
   

  
Alonso 

Yocra 
Biudo Juana Sisa  

Ynacia 

Baler 
   

  
Polonia 

Allier 
Casada Hugo Encho  

Thomasa 

Gonsalez 
   

  

Josepa 

Cusigual

pa 

Casada Lusia Sisa  
Ysabel 

Paniagua 
   

  
Josepha 

Salasar 

solta 

[soltera] 
Maria Sisa  

Augustin

a Gribota 
   

  
Ygnacia 

Malqui 
Casada Ysabel Sisa  

Ysidora 

Rado 
   

  
Lorensa 

Mallqui 
Casada 

Diego 

Cama 
 

Juana 

Baiona 
   

  
Rosa 

Mallqui 
Casada 

Gregoria 

Sisa 
 

Juana 

Bernal 
   

  
Clara 

Malqui 
Casada 

Pasqual 

Palomino 
 

Mateo de 

Salasar 
   

  

Ambroci

o 

Gualpac

una 

Biudo 
Ana 

Choque 
 

Maria 

Rosa 
   

  
Barbara 

Sisa 
Biuda 

Pablo 

Chipana 
 

Marcus 

de 
   



56 
 

Cartagen

a 

  
Juana 

Chimvo 
Casada Ana Tito  

Ugenia 

Gutierrez 
   

  
Joseph 

Guaman 
Casado 

Martin 

Medrano 
 

Isidora 

Balencia 
   

  

Franca 

[Francisc

a] 

Damian 

solta 

[soltera] 

Maria de la 

Llana 
 

Bernarda 

Zamallou

a 

   

  
Assencia 

Lima 

solta 

[soltera] 

Marcus 

Medrano 
 

Ambrocio 

Lusa 
   

  
Barbara 

Phuño 
Casada 

Sicilia de 

Baler 
 

Cimon 

de Lusa 
   

  
Alonso 

Guaman 
Casado 

Juana 

Macuaga 
 

Ambrocio 

de 

Salasar 

   

  
Andrea 

Guaman 
Casado 

Gregoria 

Macuaga 
 

Mateo de 

Zalasar 
   

  
Melchor 

Gutierres 
Casado 

Joshpa 

Forastera 
 

Da [Doña] 

Francisc

a Albarez 

   

  
Bartola 

Sisa 
Casada 

Joshp de 

pueblo 
 

Juan 

Montalvo 

de 

Herrera 

   

    
Mariana 

Tores 
 

Sebastia

na Arias 
   

    
Ysabel 

Torres 
 

Felipe 

Gutierrez 
Viudo   

    

Dn [Don] 

Diego 

Torres 

 
Felipe 

Yupanqui 
Casado   

    
Alfonso 

Torres 
 

Maria 

Condori 
Casada   



57 
 

    
Nicolas de 

Tarriga 
 

Sebastia

n 

Huchasa

ra 

Casado   

      
Felipa 

Sisa 
Viuda   

      
Mateo 

Yupanqui 
Casado   

      
Felipa 

Balero 
Viuda   

      
Lucas 

Yupanqui 
Casado   

      
Bartola 

Balero 
Casada   

      
Domingo 

Melo 
Casado   

      
Polonia 

Quiros 
Casada   

      
Ambrocio 

Lipa 
Casado   

      
Josepha 

Chollo 
Casada   

      
Melchor 

Choque 
Casado   

Fuente: Elaboración propia en base a los documentos del (AAC. Epoca: Colonial. 
Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, f. 4 – f. 7). 

Este padrón de los pobladores de Quiquijana parece ser parte de un 

expediente que busca obtener información sobre el cura de la doctrina de 

Quiquijana, Fernando Zequeyra, pues el título de “pesquisa secreta” evidencia 

que se requería de una averiguación exhaustiva sobre la vida y acciones de cura.  

Se encuentra dividido en cinco secciones, el primer padrón no presenta un 

nombre en específico, el segundo corresponde al Ayllu Mocorasi, el tercero a los 

españoles que se confesaron, y el cuarto al ayllu Haquechori y Colca. Al igual 

que en el anterior padrón cada sección está compuesta por una serie de nombres 



58 
 

con su respectivo estado civil y, en pocos casos, el cargo que ocupan en la 

doctrina de Quiquijana.     

 También se consideraron lo Ayllus de Guaraipata y Cachacallatia.  

Tabla 3: Padrón de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que han comulgado y 

confesado, del año 1744. 

 Ayllo Guaraipata Ayllu Cachacallatia 

Nombre Estado civil Nombre 
Estado 

civil 
Nombre 

Estado 

civil 

Lucia Yocra Casada 
Dn [Don] Juan 

Sugno 

Casique-

casado 

Dn [Don] Joseph 

Solano 

casique-

casado 

Bartolome Ylla Casado Agustina Yaqchi Casada Juana Ttito Casada 

Josepha Yucra Casada Pasqual Gualpa Casado Joseph Asero Casado 

Pedro Ylla solto [soltero] Josepa Sisa Casada Manuela Benavides Casada 

Ventura Surco Casado Gabriel Sugno Casado Po [Pedro] Consa Casado 

Rosa Malqui Casada Polonia Callasauni Casada Clara Tito Casada 

Joseph Romero Casado Pasqual Cama Casado 
Marcos 

Thiraquimuo 
Casado 

Josepha Udca Casada Marcela Sisa Casada Andrea Cusigualpa Casada 

Joseph Ayala Casado Mateo Yupanqui Casado Bartholome Laura Casado 

Bernarda Puma Casada Gabriela Conchui Casada 
Theresa 

Colquetinta 
Casada 

Sebastian 

Catunta 
Casado Diego Yupanqui Casado Po [Pedro] Mamani Casado 

Rosa Surco Casada Antonia Rosa Casada Juana Tito Casada 

Sebastian 

Quispe 
Casado 

Alfonsa 

Gualpapcuna 
Biuda Agustin Laura Casado 

Rosa Malqui Casada Pasquala Luaysa Biuda Maria Sisa Casada 

Lucas Quispe Casado Thomas Sona Casado Martin Solano Casado 

Sebastiana 

Quente 
Casada Polonia Maina Casada 

Ventura 

Aymachoque 
Casado 

Po [Pedro] 

Nolasco 

Combata 

Casado Lucia Sisa Biuda 
Christina 

Colquetinta 
Casada 



59 
 

Josepha 

Pariente 
Casada 

Petrona 

Yungaguaman 
Biuda Melchor Quispe Casado 

Sebastian 

Merma 
Casado Josep Yupanqui Casado Estefa Gusman Casada 

Sebastiana Sisa Casada Bregida Sisa Casada Matheo Acuña Casado 

Sebastian Coto Casado Agustin Quenta Casado Juana Aviruro Casada 

Josepha Puma Casada Felipa Sisarosa Casada Carlos Ttiraquimvo Casado 

Bernabel 

Champi 
Casado Julian Quenta Casado Fhelipa Ttito Casada 

Maria Puma Casada Ysabel Malqui Casada Pasqual Paocar 
solto 

[soltero] 

Gabriel de 

Quiroz 
solto [soltero] Nicolas Sugno 

solto 

[soltero] 
Maria Conchoi Casada 

Lucas Champi Casado Gregorio Amao 
solto 

[soltero] 
Silvestre Paucar Casado 

Polonia Uailla Casada Thomas Rimachi Casado Lucia Ttito Casada 

Sebastian Coto Casado Maria Sisa Casada Simon Chinchero Casado 

Josepha Puma Casada Andres Sugno Casado Josepa Aviroro Casada 

Lucas Champi Casado Gabriela Chalco Casada Josep Quispe Casado 

Phelipa Yaqchi Casada Manuel Gualpa 

solto 

[soltero] 

 

Ynes Guaman Casada 

Melchor Champi Casado Alexo Yucra Casado Pablo Fernandes Casado 

Josepa Paico Casada Lucia Sisa Casada Felipa Benavides Casada 

Diego 

Chaquillane 
Casado Bartholome Ttito Casado Fernando Amao Casado 

Ynes Ppoco Casada 
Franca [Francisca] 

Sisa 
Biuda Maria Aviroro Casada 

Ramos Bilca Casado Ana Pante Biuda Josep Carlos Casado 

Josepha Poco Casada Ygnacio Rimachi Casado Margarita Sisa Casada 

Pasqual Calla Casado Ysabel Sisa Casada Lorenso Barcaya Casado 

Josepha Merma Casada   
Santusa Cauana 

Consa 
Casada 

Andres Champi Casado   Jospeh Apacyopa Casado 

Polonia Udca Casada   Aguida Ttito Casada 



60 
 

Andres Quispe Casado   Eugenio Ttito 
solto 

[soltero] 

Rosa Champi Casada   Eugenio Phuño Casado 

Anttonio Quispe Casado   Asencia Sisa 
solta 

[soltera] 

Joseph Llampo Casado   
Alexo Guaman 

Catari 
Biudo 

Sebastiana Sisa Casada   Lucas Guaman Biudo 

Antonio Conto Casado   Asencia Tegse Biuda 

Josepha Tica Casada   Martin Chinchero Biudo 

Thomas Chino Casado   Ysabel Sisa 
solta 

[soltera] 

Maria Malqui Casada   Rafaila Aviroro Biuda 

Po [Pedro] Chino Casado   Lorenso Laura Casado 

Josepha Uailla solta [soltera]   Juana Conchoi Biuda 

Juan Chino Casado   Micaila Aviroro Biuda 

Sebastian Uisca Casado   Josepha Flores Biuda 

Maria Llampo Casada   Andrea Flores Biuda 

Christobal 

Caqcha 
Casado   Ana Flores Biuda 

Josepha 

Yupanqui 
Casada   Agustina Acuña Biuda 

Po [Pedro] 

Ollero 
Casado   Ysidora Aviroro Biuda 

Josepha Laime Casada   Antonio Laura Casado 

Juana 

Loquetane 
Biuda   Maria Aviroro 

solta 

[soltera] 

Sebastian 

Laime 
solto [soltero]   

Luisa 

 
 

Melchora Saire Casada     

Maria 

Choquemaque 
Biuda     

Juan Luna solto [soltero]     

Maria Saire Biuda     

Lucas Poco Casado     



61 
 

Mateo Saire Casado     

Petrona Sisa Casada     

Lucas 

Quispethupa 
Casado     

Juana Cori Casado     

Lucas Alanya Casado     

Josepha 

Quispisisa 
Casada     

Lorenso Puma Biudo     

Crus Quello Casado     

Clara Malqui Casada     

Carlos Quito Casado     

Melchora Ttica Casada     

Diego Nina solto [soltero]     

Juana Paro Biuda     

Franco 

[Francisco] 

Sairethupa 

Casado     

Juana Paro Biuda     

Juan Chalco Casado     

Isabel Sisa Casada     

Lorenso Quispe Casado     

Ysabel Malqui Casada     

Lucas Quiros Casado     

Rosa Puma Casada     

Juan Pariente Casado     

Ysabel Quiros Casada     

Bartholome 

Quiros 
Casado     

Margarita 

Choque 
Casada     

Antonio Puma Casado     

Polonia Sisa Casada     

Lorenso Quiros Casado     

Juliana Uailla Casada     



62 
 

Mateo 

Corimanya 
Casado     

Rosa Malqui Casada     

Sebastian 

Combata 
Casada     

Josepha Canto Casada     

Lucas Caira Casado     

Juana Urpi Casada     

Matheo Caira Casado     

Catalina Poco Casada     

Ynes Poco      

Josepa Pocco      

Fernando Tapya Casado     

Catalina Caira Casada     

Melchor Yopa Casado     

Josepha 

Yauaira 
Casada     

Lucas Quispe Casado     

Antonia Sisa Casada     

Manuel Quispe Casado     

Antonia Sisa Casada     

Manuel Quispe solto [soltero]     

Antonio Caira solto [soltero]     

Po [Pedro] 

Quispe 
Casado     

Polonia Udca Casada     

Anttonio Gualpa Biudo     

Mateo Cano Casado     

Catalina 

Atacgualpa 
Casada     

Cruz Quispe Casado     

Pasquala Cori Casada     

Juana Cori Casada     

Juana Hanco Casada     

Silvestre Sisa Casada     

Bernarda Malqui Casada     



63 
 

Agustin Chullo Casado     

Mateo 

Cusigualpa 
Casado     

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Testamentos. LXX, 1A, 8. Año: 1744, f. 7v – f. 10). 

Este padrón de pobladores confesados y comulgados de la doctrina de 

Quiquijana, en el año 1744, se divide en tres secciones, de acuerdo a los ayllus 

de la comunidad, el primero no presenta un nombre en específico, el segundo 

corresponde al ayllu Guaraypata y el tercer al ayllu Cachacallatia. En este 

registro también se detalla una serie de nombres con su estado civil, entre 

casados (as) solteros (as) y viudos (as).   

Ahora bien, es posible que la vida católica de los pobladores de la doctrina 

de Quiquijana en 1744, haya estado relacionada con la adecuada administración 

de los sacramentos, establecidos por el Concilio de Trento en el siglo XVI, pues 

en el padrón de los habitantes de la doctrina de Quiquijana, del año de 1744, se 

registra a los pobladores que han sido confesados y comulgados, es decir, a 

aquellos que cumplieron con los sacramentos de la eucaristía y la confesión, 

sacramentos importantes en la vida espiritual de la Iglesia católica.  

En la sesión XIII del Sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, celebrada 

en el tiempo del Sumo Pontífice Julio III, el 11 de octubre de 1551, contiene el 

decreto sobre el sacramento de la eucaristía.  

En primer lugar, enseña el santo Concilio, y clara y sencilamente confiesa, 
que despues de la consagraciondel pan y del vino, se contiene en el 
saludable sacramento de la santa Eucaristía verdadera, real y 
substancialmente nuestro señor Jesucristo (Joann. 1.), […] Asi pues han 
profesado clarísimanente todos nuestros antepasados, cuantos han vivido 
en la verdadera iglesia de Cristo, y han tratado de este santísimo y admirable 
Sacramento; es á saber, que nuestro Redentor lo instituyo en la última cena, 
cuando depsues de haber bendecido el pan y el vino, testificó á sus 
Apóstoles con claras y enérgicas palabras, que les daba su propio cuerpo y 
su propia sangre (Matth, 26. Marc.14). Y siendo constante que dichas 
palabras, mencionadas por los santos Evangelistas, y repetidas despues por 
el Apostol san Pablo, incluyen en sí mismas aquella propia y pantentísima 
significacion, según las han entendido los santos Padres; es sin duda 
ecsecable maldad, que ciertos hombres contenciosos y corrompidos las 
tuerzan, violenten y espliquen en sentido figurado, ficticio é imaginario; por 
el que niegan la realidad de la carne y sangre de Jesucristo, contra la 



64 
 

inteligencia unánime de la Iglesia, que siendo columna y apoyo de verdad, 
ha detestado siempre como diabólicas estas ficciones escogitadas por 
hombres impíos, y conservado indeleble de la memoria y gratitud de este 
tan sobresaliente beneficio que Jesucristo nos hizo (Latre, 1564/1847, 
pp.113-114).  

En la decimotercera sección del concilio de Trento, se enseñanza la 

naturaleza sagrada de la eucaristía, resaltando su consagración tanto del pan 

como del vino, basado en los pasajes de la biblia. Además, se resalta que este 

sacramento ha sido enseñada y profesada desde tiempos remotos y ha 

perdurado hasta nuestros días como uno de los pilares fundamentales de la fe 

cristiana.   

La incorporación del sacramento de la eucaristía en la vida religiosa de los 

aborígenes de Quiquijana, evidencia la interacción de las enseñanzas católicas 

impuestas por la iglesia, y que forman parte de las tradiciones y prácticas 

religiosas de los habitantes de Quiquijana.  

Por otra parte, los hombres y mujeres que están en el padrón de habitantes 

de Quiquijana del año de 1744, también fueron confesados, es decir, cumplieron 

con el sacramento de la confirmación.   

En la sesión VII del Sacrosanto concilio de Trento, celebrado el 3 de marzo 

de 1547, se tocó el punto de los sacramentos para implantar una adecuada 

doctrina. En esta sesión se encuentran los cánones sobre el bautismo, la 

confirmación y el decreto sobre la reforma. Los cánones que se especificaron 

sobre la confirmación, fueron: 

• En el primer canon se ratifica la naturaleza sagrada del sacramento de la 

confirmación, rechazando la noción de que sea una simple ceremonia 

inservible, o simplemente una instrucción para niños que estén próximos 

a llegar a la adolescencia. Asimismo, indica que la confirmación es un 

verdadero sacramento, por lo cual, no debe ser menospreciado ni 

considerado como una antigua instrucción y aquellos que contradigan 

esta enseñanza serán excomulgados.  

• En el segundo canon se establece la dignidad e importancia del 

sacramento de la confirmación, rechazando la idea de atribuir otra virtud 



65 
 

al sagrado crisma, elemento central en la confirmación que simboliza la 

presencia del Espíritu Santo. Quienes promuevan ideas contrarias serán 

excomulgados.  

• En el tercer canon se aborda la cuestión del ministro ordinario que se 

encarga de realizar el sacramento de la confirmación. Se establece que 

el ministro autorizado es el Obispo y no cualquier sacerdote; y aquellos 

que sostengan lo sostengan lo contrario serán excomulgado.   

Los cánones del sacramento de confirmación resaltan la importancia de 

validar el sacramento de la confirmación dentro de la doctrina y la práctica 

religiosa en la Iglesia Católica, así como aprobar la autoridad de los encargados 

de administrar dicho sacramento.  

 Los cánones del sacramento de la confirmación, establecidos por el 

concilio de Trento, también formaron parte de las prácticas establecidas por la 

Iglesia Católica en el virreinato del Perú. En el contexto de la doctrina de 

Quiquijana, la administración del sacramento de la confesión, en el año de 1744, 

estuvo a cargo del cura Fernando Zequeyra, quien debía tener un registro de 

todos los confesados y comulgados de dicha doctrina.  

En consecuencia, tanto el sacramento de la confirmación como la 

eucarística o comunión, en la doctrina de Quiquijana, seguían directrices y 

prácticas establecidas por la Iglesia Católica, que habrían sido estipulados por el 

concilio de Trento.  

Ahora bien, como se mencionó anteriormente, el padrón de los habitantes 

de la doctrina de Quiquijana que han comulgado y confesado parecía ser parte 

de un expediente que pretendía obtener información sobre la vida y costumbres 

del cura de Quiquijana Fernando Zequeyra. En el fragmento final de este 

expediente, el provisor y vicario general del obispado dirige una orden a dicho 

cura:  

Se aprobó este padrón conforme a las constituciones signodales de este 
obispado, y mando que a la parte del Doctor Don Ferndo [Fernando] 
Sequeyra cura propio de la doctrina de Quiquijana se le debuelba para su 
resguardo a quien se le encarga de quenta de los pecados públicos q[ue] en 
dha [dicha] doctrina y de los q[ue] no an cumplido con el presepto anual este 



66 
 

presente año, para proveer del remedio (…) (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, f. 10). 

 El vicario general del obispado del Cusco ordenó la aprobación del registro 

del padrón de habitantes de Quiquijana, ordenando su devolución al cura 

Fernando Zequeyra, para el cumplimiento de los preceptos anuales de la 

comunidad eclesiástica y la gestión de los pecados públicos. Esto indica que el 

cura mantiene la responsabilidad de hacer cumplir los deberes que exige la 

iglesia católica a todos los fieles de la doctrina de Quiquijana. 

A partir de este decreto se ordena contar con el testimonio de los españoles 

e indios que puedan declarar bajo juramento sobre la vida y costumbres del cura 

Fernando de Zequeyra. 

La investigación realizada al cura de la doctrina de Quiquijana, se llevó a 

cabo por la autoridad eclesiástica y legal del obispo del Cusco Don Pedro 

Morcillo Rubio de Auñon, un religioso español que también fue obispo de 

Panamá, quien ocupó el cargo de obispo de Cuzco en dos oportunidades, el 18 

de abril de 1742 y en 1743. El objetivo de esta investigación fue recabar 

información sobre la vida y costumbres del cura Fernando Zequeyra, con el fin 

evaluar su conducta y desempeño como líder religioso. Para lo cual, se dispuso 

interrogar a españoles e indios, quienes presentarían un testimonio, al tenor de 

las siguientes preguntas:  

[…] Si vive con honestidad guardando, la que pide su estado, y dando a sus 
feligreses el buen exemplo, que debe en su trato y comunicacion. O si trata 
a los feligreses, con caridad, o los castiga sin justa causa, con rigor, o tiranía, 
en los dros [derechos] parrochiales llevándoles mas, de lo que debe, y se le 
permite, por los aranceles. (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. 
Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, f. 11). 

En la investigación se plantearon una serie de preguntas basadas en los 

estándares que debía cumplir una autoridad religiosa, como: si el cura mantenía 

una conducta ejemplar de acuerdo a su cargo religioso, si impartía justicia con 

compasión y cuidando de los feligreses sin caer en la tiranía, si cumplía con sus 

deberes parroquiales, y si la enseñanza de la fe cristiana fue adecuada. En esta 

primera parte se cuestionó el trato del cura hacia los feligreses del pueblo de 



67 
 

Quiquijana, mientras que, en la segunda parte, las preguntas estarían 

relacionadas con su desempeño como párroco: 

[…] Si cumple con su obligacion en el oficio de cura recidiendo 
continuamente en su doctrina. Si cuida de la doctrina christiana, y de 
enseñarla a sus feligreses y a los niños, y solteras todos los diass 
acostumbrados, y del año. Yten [Asi mismo] si los domingos y dias de fiesta 
y quaresme les platica, cuidando que la gente grande asista a la doctrina, y 
explicacion del Santo Evangelio. Si acude con puntualidad a administrar el 
Pasto Espiritual de la misa, o dejado sin ella a sus feligreses: (AAC. Época: 
Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1670, f. 10).  

En esta parte se buscó evaluar el compromiso del cura con su labor pastoral 

como: si cumplía con sus deberes parroquiales, si la enseñanza de la fe cristiana 

era adecuada, y si se hacía cargo de la predicación de sermones y la celebración 

puntual de las misas. Finalmente, la tercera parte de las preguntas se relacionan 

con la administración de los sacramentos, como:  

[…] y si ha sido puntual en llevar los sacramentos a los moribundos, luego 
que les piden. O si por su descuydo se ha muerto alguno sin ellos. Si es 
vigilante, o no, en las providencias, para que los feligreses cumplan con el 
precepto anual de la confession, y comunión, todos los años, por el tiempo, 
que deben hazerlo, con dho [dicho] cura, o con otros sacerdotes, que trayga 
para este mismo efecto. Si es aplicando, o no al culto divino de Dios Nro 
[Nuestro] Señor procurando el reparo de su iglesia y el mejor adorno, y 
decencia de ella, con los ornamentos del altar y demas cosas tocantes a 
este santo fin. […] (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 
1A, 8. Año: 1744, f. 11). 

En esta última parte, se infiere que la administración de los sacramentos 

en el pueblo de Quiquijana, para el año 1744, incluía: la atención a los 

moribundos, la confesión y la comunión. Por lo cual, el cura debía velar por el 

cumplimiento anual de estos sacramentos que reflejan el culto religioso y el 

cuidado de la iglesia que debían tener los pobladores de Quiquijana.  

Ahora bien, cumpliendo con la orden de interrogar a españoles e indios, 

sobre el comportamiento y las acciones del cura Fernando Zequeyra, se inició 

con el testimonio del secretario de cámara Ysidro Cusigualpa:  

[…] Yndio principal y alcalde ordinario de este dho [dicho] pueblo […] dixo 
que aura de cinco años q[ue] conoce al dho [dicho] cura, sin que en el aya 
visto defecto ninguno, en su vida y costumbres, viviendo aregladamente 
según su estado, sacerdotal dando buen exemplo a todos sus feligreses, y 
que jamas ha visto que aya tenido ninguna mujer sospechosa dentro de su 
casa ni fuera de ella: ni ha tenido tratos, ni contratos, sin mesclarse en 



68 
 

comercio ilícito […] (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 
1A, 8. Año: 1744, f.11v). 

De acuerdo con Ysidro Cusigualpa, alcalde ordinario del pueblo de 

Quiquijana, el cura Fernando Zequeyra, se ha desempeñado de manera correcta 

en sus actividades religiosas. Durante los cinco años que lo ha conocido, 

Cusigualpa afirma no haber observado algún mal comportamiento por parte del 

cura, como relaciones sospechosas con mujeres o participación en algunas 

actividades comerciales ilícitas, dejando en claro la reputación intachable del 

cura y el compromiso que tenía con sus actividades parroquiales, como:    

[…] asistiendo puntualmente por si o por sus compañeros a los oficios 
divinos doctrina, y explicacion del Santo Evangelio. Que tampoco a hecho 
falta de esta doctrina y q[ue] spre [siempre] lo ha visto recidir en ella: que a 
todos los ha mirado con piedad, y charidad sin exederse en el castigo, aun- 
f. 11v que ayan tenido culpa para ello. (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, f.11v – f.12). 

Ysidro Cusigualpa, evidencia la presencia constante del cura Fernando 

Zequeyra, en la doctrina de Quiquijana y resalta la actitud compasiva y caritativa 

que tenía con los pobladores. Además, de acuerdo con la versión del alcalde, 

dicho cura buscaba corregir los errores de los feligreses con benevolencia en 

lugar de castigarlos. Asimismo, se indica que el cura se dedicaba al cuidado 

espiritual del pueblo de Quiquijana, cumpliendo con los sacramentos que 

mandaba la iglesia.  

[…] y a todos los muchachos, y muchachas en todo el año que por la 
quaresma tiene copia de sacerdote pa [para] confesarse a eleccion de ellos: 
que en la administracion de los stos [santos] Sacramtos [Sacramentos] a los 
moribundos y enfermos, es muy puntual, sin que aya oído decir, q[ue] por su 
descuydo, u omision se aya muerto sin ellos; y assi mismo tiene cuydado de 
que todos los de esta doctrina se confiesen, y comulguen todos los años, 
por la quaresma cumpliendo con el presepto de Nra [Nuestra] Sta [Santa] 
Madre Yglesia (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 
8. Año: 1744, f.12). 

La administración de los sacramentos como la confesión, la eucaristía y la 

asistencia a los moribundos y enfermos, para que reciban los últimos ritos de la 

iglesia evidencia, por un lado, el compromiso que tenía el cura con las prácticas 

religiosas y, por otro lado, el cuidado y la atención que recibían los feligreses 

más vulnerables del pueblo de Quiquijana.  



69 
 

Cabe resaltar que el alcalde ordinario fue una autoridad importante en 

pueblo de Quiquijana, por tanto, su testimonio habría sido importante para el 

desarrollo de la investigación que se estaba realizando sobre el cura Fernando 

Zequeyra, sin embargo, también existieron otros testigos, igual de importantes, 

como Phelipe Quispe, alcalde del ayllu de Quiquijana, quien dio su testimonio: 

[…] Dixo: que algunos de los principales de este pueblo han presentado un 
escrito en q[ue] se quejan de la aspereza, rigor y maltreato, q[ue] les haze 
su cura el Dor [Doctor] Don Ferdo [Fernando] Sequeyra, y aunq[ue] con el 
declarante, no lo ha usado, sabe, y es notorio, que asota asi a los hombres, 
como a las mujeres, con demasiado rigor, faltando a la caridad de Padre, 
q[ue] debe usar con ellos. (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. 
Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, f.12v). 

Phelipe Quispe, como alcalde del ayllu de Quiquijana, afirma que recibió 

quejas sobre el comportamiento del cura de Quiquijana, tanto de varones como 

de mujeres, quienes manifiestan haber sido maltratados por él. Estos 

testimonios, demuestran que existió una mala relación entre la Iglesia y la 

comunidad de Quiquijana, pues en lugar de desempeñarse como una autoridad 

comprensiva encargada de guiar a los feligreses por el camino de Dios, la actitud 

del cura parece haber generado más temor que un acercamiento a la fe católica. 

Los malos tratos no fueron las únicas quejas que recibió el alcalde sobre el cura 

de Quiquijana, ya que también se evidenció el abuso de poder que ejercía en el 

pueblo, tal como lo expresa la siguiente cita:  

[…] como assi mismo les pide por los entierros sincuenta, sesenta y ochenta 
pesos, y si no se los pagan en plata les quita sus ovejas, y los demas bienes, 
que tienen, y los mete en la carzel, de donde dimano ahuyentarse algunos 
del pueblo (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. 
Año: 1744, f. 12). 

En este fragmento evidencia la situación lamentable que habría existido en 

el pueblo de Quiquijana. La arbitrariedad en los cobros por entierros, resultó en 

el despojo de bienes, encarcelamientos y en algunos casos abandono de tierras 

por parte de los pobladores. Estos problemas evidentemente causaban 

desconfianza en la autoridad eclesiástica y malestar entre los habitantes del 

pueblo de Quiquijana.   

Se conoce que en la época colonial los curas tenían un poder significativo 

sobre la población local, y en algunos casos su poder se extendía más allá de lo 



70 
 

espiritual, abarcando aspectos económicos y sociales. Esta era una realidad que 

afectaba a muchas comunidades del vireinato del Perú. Es posible que en el 

caso de Quiquijana, también habría existido un abuso de poder por parte del 

cura, afectando la autonomía y dignidad de los pobladores. Sin embargo, de 

acuerdo con el alcalde Phelipe Quispe, el cura si cumplió con la administración 

de sacramentos:  

[….] y que se enseña la doctrina christiana todos los domingos, como es 
costumbre y que en quanto a la vida y costumbres de su cura sabe vive 
arreglado sin dar nota de su persona dándole buen exemplo: y que zela los 
pecados públicos de amancebamientos; pero que tiene poco cuydado, y 
mucha omission en la yglessia y en toda sus alhajas, ornamentos, y demas 
cosas que pertenece al culto divino pues no dice missa lo mas f. 12v del año, 
y solo la dice la semana sta [santa] y algunas fiestas principales (AAC. Época: 
Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, fs.12v –13). 

 Por un lado, se menciona que el cura vivía de manera ejemplar, 

preocupado por los pecados públicos y la enseñanza adecuada de la doctrina 

cristiana. Por otro lado, se indica que el cura omitía el cuidado de la iglesia y sus 

ornamentos, así como la celebración regular de las misas, realizándolo solo un 

par de días durante semana Santa y en algunas fiestas principales, lo que no 

habría sido suficiente para transmitir la palabra de Dios a los pobladores de 

Quiquijana.  

Como último testimonio se tiene la declaración del cacique del ayllu de 

Queuar, Juan Ramos, quien presentó algunas quejas ante el Señor Ilustrísimo:  

[…] en q[ue] se quejan de la asperesa, rigor, y maltrato, q[ue] dicen ha tenido 
con- f. 13 algunas personas de lo que no puede asegurar acertibamente solo 
si sabe haver mandado dar hasta veinte asotes a un indio por q[ue] era de 
su cargo el cobrar el importe de bulas, y se le escondio. (AAC. Época: 
Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, fs.13 – 13v).  

El malestar de algunos pobladores de Quiquijana, ante los maltratos que 

recibían por parte del cura, se habría visto reflejado en la desconfianza a la 

autoridad moral de la iglesia, generando posiblemente un distanciamiento con la 

institución religiosa. En algunos casos, el maltrato físico pudo haber debilitado la 

salud física de los pobladores y su calidad de vida, en otros habría existido una 

resistencia a la fe católica, produciéndose consecuencias profundas que 



71 
 

afectaron el desenvolvimiento del pueblo de Quiquijana. Por otro lado, con 

respecto a la administración de los sacramentos el cacique afirma: 

[…] le consta ser muy puntual, assi el, como sus ayudantes, sin que se aya 
muerto nadie sin ellos, por su culpa y omission, y los q[ue] se han muerto 
sin este beneficio han sido los fortuitos y repentinos. Y que se enseña la 
doctrina christiana con todo cuydado por el y sus ayudantes los domingos, 
y todos los dias del año a los muchachos y muchachas, viendo q[ue] tiene 
algun rigor en esto parece q[ue] le tienen horror (AAC. Época: Colonial. 
Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, fs.13 –13v).  

Aunque el cacique reconoce que el cura cumplió con su deber de 

administrar regularmente los sacramentos, y enseñar la doctrina cristiana todos 

los días del año, también indica que lo hizo con rigor, lo que probablemente 

generó un sentimiento de temor hacia el cura. 

Como se ha podido ver la serie de testimonios en relación al 

comportamiento del cura de Quiquijana Fernando Zequeyra, revelan una 

compleja relación entre el cura y los pobladores de Quiquijana, que en algunos 

casos se evidencia un descontento y desconfianza por su comportamiento 

autoritario y abusivo. De esta manera terminó el interrogatorio el 19 de julio de 

1744, para dar paso al veredicto del promotor fiscal de visita, quien indicó:   

[…] dice que haviendo reconocido la dha [dicha] informon [informacion] 
resulta el que dho [dicho] cura […] por lo que se debe advertir y mandar por 
V [vuestra]  ssa [señoria] Iltma [Ilustrisima] contenga su rigor, assi mismo el 
q[ue] en orden a los dros [derechos] funerales se arregle al arancel, y la 
posibilidad de las personas q[ue] murieren sin exederse en ello. Y por lo que 
toca al cuydado que debe tener, con la yglesia su reparo aseo de ornamtos 

[ornamentos] lo demas concerniente a ella juntamente el decirles misa, en 
el discurso del año podrá V [vuestra] ssa [señoria] Iltma [Ilustrisima] mandar 
que la diga frequentemte [frecuentemente] y q[ue] cumpla con el oficio de 
pastor de sus feligreses dándoles en esto todo consuelo y en orden. (AAC. 
Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Año: 1744, f.14v).   

Este proceso de investigación sobre la visa y costumbres de los curas en 

el pueblo de Quiquijana se extendió una década más adelante, con Juan Antonio 

de la Fuente, cura y vicario de Quiquijana y de Fray Pedro de Vargas, un religioso 

de San Agustín. A partir del cual se realiza un registro de la visita episcopal al 

pueblo de Quiquijana en el año de 1754, por Juan de Castañeda Velasques y 

Zalasar: 



72 
 

[…] Haviendo llegado su sa [señoria] Yltma [Ylustrisima] […] paso a la Yga 

[Yglesia] y en las puertas de ella fue resevido pr [por] el Dr [Doctor] Don Juan 
Antonio de la Fuentte, y Zenteno cura propio y vicario de esta dha [dicha] 
docta [doctrina] (AAC. Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 
78. Año: 1754, f. 1). 

Como autoridad competente su visita tenía como finalidad la corrección 

moral y pastoral de los pobladores de Quiquijana:  

[…] su sa [señoria] Yltma [Ylustrisima] en una silla mando q[ue] el br [bachiller] 
Dn [Don] Clemente Gamarra ynterprete de esta vizitta leyesse el edicto 
general de Pecados Publicos assi en la castellana como en la lengua de 
indios (AAC. Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 
1754, f. 1). 

 Para comunicar las normas religiosas se utilizó de un intérprete que pueda 

dar a conocer las normas en lengua española y lengua indígena, esto indica que 

el intérprete Clemente Gamarra debía conocer ambas lenguas, evidenciando 

que para el año 1754 aun existían pobladores que no habían aprendido la lengua 

española. De igual forma, como se menciona en el siguiente documento, en el 

pueblo de Quiquijana aún desconocían las oraciones católicas.   

[…] empeso su sa [señoria] Yltma [Ylustrisima] personalmente a enseñar a 
resar a los indios yndias, muchachos f. 1 q[ue] en la dha [dicha] Yga [Yglesia] 
estaban y mdo [mando] q[ue] tambien la hiciese el referido cura, y al 
expresado ynterprete q[ue] diese a entender en dha [dicha] lengua genl 

[general] el modo q[ue] havian de tener de confesarse, y la obligason 

[obligacion] q[ue] les asiste de saber los prales [principales] misterios de Nra 
[Nuestra] Sta [Santa] fee Catholica pa [para] Salvarse. (AAC. Epoca: Colonial. 
Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1754, fs. 1 – v). 

Como se evidencia, existió un esfuerzo por impartir los preceptos religiosos 

entre los pobladores de Quiquijana, por ejemplo, explicar los sacramentos y 

responsabilidades religiosas en la lengua aborigen para que tuvieran 

conocimiento de los principales enigmas de la fe católica y puedan salvar sus 

almas. Evidentemente la enseñanza de la oración, los sacramentos y la doctrina 

católica eran parte importante del proceso de conversión y educación religiosa 

en el virreinato del Perú y en el pueblo de Quiquijana en particular.  

Los templos y sus elementos ornamentales tanto interiores como 

exteriores, también desempeñaron un papel importante en el proceso de 

evangelización, a continuación se menciona algunos de estos elementos.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                



73 
 

[…] y procedio a la visita del sagrario alto en el q[ue] estaba una custodia de 
plata toda dorada de oro con sobrepuestos de esmaltes y cartelas sin q[ue] 
le falte cosa alga [alguna] y entre sus christales una hostia consagrada la ql 

[qual] dha [dicha] custodia estaba puesta sobre una ara sin forrar ni 
encajonar (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. 
Año: 1754, f. 1v). 

 Se interpreta que para el año 1754 el templo contaba con un sagrario y 

una custodia de plata dorada, común en el contexto religioso católico para 

contener el cuerpo de Cristo, también conocido como hostia, e importante para 

realizar el sacramento de la eucaristía. En el templo, la custodia tenía una 

ubicación estratégica para su adoración, sobre un altar que permita apreciar su 

belleza y significado religioso en la fe católica. Por otro lado, también se tiene la 

presencia de un bautisterio en el templo: 

[…] y haviendo vendesido su sa [señoria] Yltma [Ylustrisima] al pueblo con 
dha [dicha] custodia mdo [mando] se volviese a poner en el referido sagrao 

[sagrario] alto […] y entonando el hymno del spiritu santo procedio a la visita 
del baptisterio q[ue] esta junto a la puerta pral [principal] de dha [dicha] Yga 

[Yglesia] y la pila con cuero y armaduras […] la ql [qual] dha [dicha] pila 
destapada se hallo llena de agua vendita pa [para] bauptismos. (AAC. Época: 
Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1754, f.1v). 

El baptisterio, ubicado junto a la puerta principal de la iglesia, se encontraba 

destapado y lleno de agua bendita, para que los pobladores de Quiquijana 

puedan hacer uso de ella y recuerden la importancia de los sacramentos en la 

vida católica del pueblo. Asimismo, se puede ver la presencia de un sumidero en 

el templo: 

[…] con sumidero corrte [corriente] tapado con una cajuela q[ue] estaba en 
una alasena con zerradura y llave corriente donde se hallaron tres 
chrismeras de plata y sus punteros de lo mismo siendo la una de ellas de 
enfermos y dhos [dichos] stos [santos] oleos de los ultimamte [últimamente] 
consagrados pr [por] su sa [señoria] Yltma [Ylustrisima] (AAC. Época: Colonial. 
Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1754, f.2).  

 Los sumideros y punteros de plata con óleos fueron importantes en la 

liturgia católica del pueblo de Quiquijana, ya que fueron utilizados en las 

actividades sacramentales para impartir la gracia de Dios en los fieles. Para 

finalizar este proceso de investigación:  

[…] se procediese al reconosimto [reconocimiento] de los altares alajas de 
plata ornamtos [ornamentos] y demas viens [vienes] pertestes [pertenecientes] 
a la dha [dicha] Yga [yglesia] su sachritia y cofradías, y q[ue] de todo se haga 



74 
 

invento [inventario]en su libro de fabricas y asi mismo a la visita de los libros 
parrochiales de esta docta [doctrina] fabricas y dhas [dichas] cofradías y a la 
informaon [informacion] sumaria y pesquisa secreta del modo de proceder del 
cura de esta dha [dicha] docta [doctrina] (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1754. f. 2v).  

 La medida administrativa y pastoral de la autoridad competente busca 

asegurar los recursos y bienes de una iglesia o parroquia. Además, implica 

verificar el comportamiento y la conducta del cura encargado del pueblo de 

Quiquijana, promoviendo el cumplimiento de las normas eclesiásticas.  

Para tal efecto, el obispo de la diócesis del Cusco, Juan de Castañeda 

Velasqez y Zalasar, mandó se haga una averiguación sobre la vida y costumbres 

de Juan Antonio de la Fuente y Zenteno, cura de la doctrina de Quiquijana y de 

su compañero el Padre Fray Pedro de Vargas, religioso de la orden de San 

Agustín. Para llevar a cabo esta investigación, se instruyó interrogar a algunos 

vecinos de la doctrina, siendo los primeros Lucas de Pedro, Ambrosio Lusa y 

Joseph de Rojas, a quienes se les preguntó si conocían al los implicados, si 

sabían dónde vivían y si tenían alguna mujer viviendo con ellos en sus casas. En 

respuesta a estas preguntas, declararon lo siguiente:  

[…] no han dado los suso dhos [dichos] escandalo ninguno en esta Docta 

[Doctrina] ni han visto ni oído decir que hayan tenido ni el uno ni el otro 
mugeres algunas de sospecha en sus casas ni fuera de ellas ni los han visto 
en juntas ni bailes ni tampoco usar de otro traje mas de aql [aquel] 
correspondiente] a sus estados. (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1754, f. 4v). 

De acuerdo con los declarantes, el comportamiento del cura Juan Antonio 

de la Fuente y Zenteno y del Padre Pedro de Vargas, no fue inapropiado ni 

escandaloso, refutando cualquier acusación negativa sobre la conducta personal 

y social de estas autoridades eclesiásticas. Acerca de las labores parroquiales 

que debían cumplir los clérigos en cuestión, se les preguntó si omitían las misas 

o si dejaban a los “indios” sin la enseñanza de la doctrina cristiana, ante lo cual 

respondieron: 

[…] q[ue] nunca han dejado de dar missa los dias de fiesta y q[ue] enseñan 
la docta [doctrina] Christiana a los yndios yndias, y muchachos unas veces 
el dho [dicho] cura personalmente, y otras el dho [dicho] su ayudante siendo 
la docta [doctrina] de indios e yndias los savados y domingos y de los 
muchachos q[ue] asisten todos juntos todas las tardes de cada semana. 



75 
 

(AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1754, 
f.4v). 

Los declarantes afirman que tanto el cura de la doctrina de Quiquijana, al 

igual que su ayudante, cumplían con sus obligaciones litúrgicas y la enseñanza 

de la doctrina cristiana con un programa educativo consistente en la comunidad. 

Además, resaltan el compromiso que tenían los clérigos con proporcionar los 

servicios religiosos a los pobladores, lo que habría contribuido a la transmisión y 

consolidación de la fe católica en la doctrina de Quiquijana durante el año de 

1754.  

Continuando con la investigación, también se les preguntó si tenían 

conocimiento si el cura cumplía con los preceptos anuales establecidos por la 

Iglesia, incluyendo el registro de padrones de los pobladores que fueron 

confesados en la cuaresma, pues como se evidencio con el anterior cura 

Fernando Zequeyra, en el año 1744, la Iglesia exigía tener un registro de todos 

los habitantes que cumplían con los sacramentos de la confirmación y la 

eucaristía, con el cual se podía evaluar la participación y devoción de los fieles 

en las actividades religiosas de la doctrina. Ante lo cual respondieron que:   

[…] el dho [dicho] cura tiene bastante cuydado de q[ue] todos los dhos 
[dichos] feligreses cumplan con los referidos preceptos anuales de nra 
[nuestra] [Santa] me [madre] yga [yglesia] pa [para] lo ql [qual] hace padrones 
digo manda f. 4v hacer padrones con su ayudante u otra persona q[ue] sepa 
escribir y al tiempo de la confesión reparte zedulas las q[ue] vuelve a recoger 
al tpo [tiempo] de la comunión y q[ue] les pone bastante numero de 
confesores. (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 
78. Año: 1754, f.4v – f.5). 

Se menciona que el cura Juan Antonio de la Fuente y Zenteno y el Padre 

Pedro de Vargas, cumplían con los preceptos anuales de la Iglesia. Asimismo, 

indican que los religiosos tenían muchos confesores a su cargo, lo que refleja 

una preocupación por garantizar el acceso a este sacramento primordial en la 

vida religiosa de la población.  

Como parte de esta investigación, también se buscó conocer si se cumplía 

con la administración de los sacramentos a los habitantes del pueblo de 

Quiquijana, incluyendo el bautismo, la eucaristía, la confirmación, la asistencia 



76 
 

los enfermos después de haberlos sacramentados y el acompañamiento hasta 

su muerte. Ante lo cual, los declarantes respondieron que: 

[…] el dho [dicho] cura y ayudante son puntuales en administrar los sacramtos 

[sacramentos] a los enfermos qdo [quando] los piden sin demora alguna 
llevándolos aya muerto sin dhos [dichos] sacramentos ni criatura alguno sin 
el agua del bauptismo […] asisten a los enfermos, y ayudan a buen morir en 
este pueblo pero q[ue] con los enfermos de las estancias no lo an visto hacer 
ni oydo tampoco. (AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 
4, 78. Año: 1754, f. 5). 

La administración oportuna de los sacramentos a los enfermos, muestra la 

atención pastoral adecuada que tenían los clérigos hacia los pobladores que 

padecían de alguna enfermedad o estaban en peligro de muerte. Asi también, 

indican que no evidenciaron la atención a los enfermos de las estancias, es decir 

de las fincas o propiedades rurales alejadas, lo que indicaría la falta de presencia 

y apoyo a estas comunidades fuera del núcleo central de Quiquijana.  

Con respecto al abuso de poder que se había presenciado en años 

anteriores por las autoridades eclesiásticas de Quiquijana, fueron preguntados 

si el cura aprovechaba los derechos parroquiales, generando agravios en los 

feligreses, como contratos de compras y ventas, a lo cual respondieron que: “[…] 

no a sido tirano en los dros [derechos] parrochiales y q[ue] no ha hecho daño ni 

tenido nings [ningunos] contratos con ninga [ninguna] persona”. (AAC. Época: 

Colonial. Sección: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Año: 1670, f. 5). 

 Tal parece que la situación eclesiástica en la doctrina de Quiquijana en el 

año 1754 era positiva, dado que el desenvolvimiento pastoral del cura Juan 

Antonio de la Fuente y Zenteno junto con el padre fray Pedro de Vargas, 

contribuyó al desarrollo espiritual y comunitario de Quiquijana, ya que se 

dedicaron a la administración de sacramentos, la enseñanza de la doctrina 

cristiana, cumplimiento de las obligaciones litúrgicas y la atención pastoral a los 

enfermos. Estas acciones evidentemente promovían una adecuada vida 

cristiana entre los habitantes de la doctrina.  

Ahora bien, para corroborar la información obtenida por el testimonio de los 

pobladores se citó a las autoridades de la doctrina de Quiquijana, entre caciques 

y alcaldes principales, para rendir su declaración sobre la vida y costumbres del 



77 
 

cura Juan Antonio de la Fuente y Zenteno y del padre fray Pedro de Vargas. En 

primera instancia, se les preguntó si conocían a los implicados y si habían 

escuchado de alguna relación con mujeres en sus casas. Respondiendo que:  

[…] el dho [dicho] Dr [Doctor] lo conocen pr [por] su cura propo [propio] el q[ue] 
vive en las casas destinadas, y al dho [dicho] pe [padre] por su ayudante y 
este vive en la casa ynmediata a la yga [iglesia] […] q[ue] no han dado ningun 
escandalo de mugeres algunos de sospecha ni lo an oydo desir. (AAC. 
Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1670, f. 6v). 

El testimonio de las autoridades de la doctrina de Quiquijana, evidencia que 

ni el cura ni su ayudante han sido participes de escándalos relacionados con 

mujeres, afirmando una buena conducta personal y moral de los clérigos, tal 

como lo indicaba la declaración de los vecinos de la doctrina.  

Sobre sus actividades parroquiales se les preguntó si el cura y el padre que 

lo acompaña, cumplían con la celebración de misas en días de fiesta y si 

enseñan la doctrina cristiana a los pobladores de la doctrina. Ante lo cual 

respondieron que:  

[…] nunca han dejado de dar misa en dia de fiesta y q[ue] les enseñan el 
mismo cura la docta [doctrina] Christiana los lunes, viernes, y domingos de 
todas las semanas, y a los muchachos todos los dias, y q[ue] el ayudante no 
los enseña pr [por] saber la lengua genl [general] de indios. (AAC. Epoca: 
Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1670, f. 7).  

Se describe que las prácticas religiosas que consistían en enseñar la 

doctrina cristiana se realizaban con normalidad los lunes, viernes y domingos por 

el cura, más no por su ayudante ya que desconocían la lengua de los pobladores. 

El tercer concilio Limense, celebrado entre 1582 y 1583 en la ciudad de los 

Reyes, estableció una serie de disposiciones para la Iglesia católica en tierras 

americanas, entre las cuales se dispuso que los curas que estén a cargo de una 

doctrina debían conocer las lenguas indígenas, con el objetivo de tener una 

mejor comunicación con los pobladores nativos y efectuar una evangelización 

más efectiva. El dominio del idioma general de la doctrina de Quiquijana, permitió 

a los clérigos interactuar con los pobladores, conocer sus necesidades y adaptar 

un mensaje religioso que sea comprensible para ellos, asimismo, habría 



78 
 

permitido la traducción de textos religiosos y litúrgicos, contribuyendo a la 

difusión de la fe católica dentro de la doctrina.    

Por otro lado, en relación al cumplimiento de los preceptos anuales de la 

iglesia, se indagó si los clérigos cumplían debidamente con dichos preceptos, si 

tenian a su cargo un número considerable de confesores durante la cuaresma, 

si llevaban un registro de los feligreses confesados, y si administraban 

correctamente los sacramentos. Las respuestas a las interrogantes fueron:  

[…] q[ue] tiene cuidado q[ue] todos cumplan con dhos [dichos] preceptos 
anuales pa [para] lo ql [qual] pr [por] las quaresmas les pone bastantes 
confesores y mda [manda] haser padrón con los priostes de las cofradías y 
ayllus, y les reparte zedulas al tpo [tiempo] de la comun [comunión] tambien. 
[…] dijeron q[ue] son puntuales en dha [dicha] administraon [administracion] 
qdo [cuando] piden los sacramtos [sacramentos] q[ue] los llevan con toda 
reverencia y no saben q[ue] ninguno aya muerto sin dhos [dichos] sacramtos 

[sacramentos] ni criatura sin bauptismo […] q[ue] a los enfermos del pueblo 
los ayuda sin desampararlos y q[ue] los socorren en lo temporal y espiritual. 
(AAC. Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 1670, 
f. 7). 

El testimonio recopilado evidencia que en la doctrina de Quiquijana existía 

un compromiso notable de los clérigos hacia la feligresía, ya que cumplían con 

los preceptos de la Iglesia y la administración de los sacramentos, incluyendo la 

atención a los enfermos, caridad con el pueblo y el mantenimiento y limpieza de 

la iglesia. De este modo se concluyó con el interrogatorio a las autoridades de 

Quiquijana el 4 de agosto de 1754, con una imagen positiva tanto del cura Juan 

Antonio de la Fuente y Zenteno como del Padre Pedro de Vargas, por el 

compromiso religioso y servicio a la doctrina de Quiquijana que prestaron en 

dicho año. 

Por otro lado, en el año 1737 se dio un hecho legal muy peculiar, conocido 

como “autos criminales” bajo la acusación de Alonso de Marcotegui y Salazar, 

abogado de la Audiencia de los Reyes y cura rector de San Sebastián, contra el 

brigadier Alonso Reyna, por usurpación y robo de los ingresos del pueblo de 

Quiquijana. Este hecho fue objeto de investigación por las autoridades 

competentes, para determinar la veracidad o no de las acusaciones. Como parte 

de esta investigación se hizo una revisión de libros que tiene registro de la 



79 
 

memoria y razón de proventos en el pueblo de Quiquijana para el año 1736. Para 

mayor detalle véase el ANEXO 03. 

Tabla 4: Relación de Olios que se realizó en el pueblo de Quiquijana en el año 1736 

Olios 

En 15 dias del mes de julio un olio de una criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo otro olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo otro olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 23 de julio uvo otro olio de criatura U000p3rs [reales] 

Agosto 

En 9 de agosto uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 12 de agosto uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

Septiembre 

En 26 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 26 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

Octubre (Al margen) 

En 27 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 27 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 28 de Octue [octubre] uvo olio de Criatura U000p3rs [reales] 

Noviembre 

En 4 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 8 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 21 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 26 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

 Diciembre 

En 8 de disieme [diciembre] uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 19 de disieme [diciembre] uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 19 de disieme [diciembre] uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

Total  U009p [pesos] 3 

[reales] 



80 
 

Henero f. 1 
Por la suma de la vuelta U009p [pesos] 3 [reales] 

En 4 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 7de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 8 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 10 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 12 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

 U011 p [pesos] 2 

[reales] 

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f.1 – f.1v). 

El registro que se presenta contiene la lista de ingresos que tuvo la iglesia 

de Quiquijana por los bautismos que realizó durante el año de 1736, en los 

meses de julio, agosto, septiembre, octubre, noviembre, diciembre y enero de 

1737. Los ingresos suman un total de 28 reales, los cuales, convertidos en 

pesos, dan como resultado 11 pesos y dos reales de ingreso en un periodo de 

siete meses.  

De igual forma, se tiene información sobre la memoria de los casamientos 

que se realizó en el pueblo de Quiquijana durante el año 1736: 

Tabla 5: Relación de casamientos que se realizó en el pueblo de Quiquijana en el año 

1736 

En 12 dias del mes de julio uvo un casamto [Casamiento] U005p [pesos] 

En 18 de julio ubo casamto [Casamiento] U005p [pesos] 

En 20 de julio ubo casamto [Casamiento] U005p [pesos] 

En 27 de julio de dho [dicho] mes y año ubo casamto 

[Casamiento] 

U005p [pesos] 

Agosto 

En 6 de agosto ubo casamiento U005p [pesos] 

En 10 de agosto de dho [dicho] mes y año ubo casamto 

[casamiento] 

U005p [pesos] 

En 20 de agosto de dho [dicho] ubo otro casamto 

[Casamiento] 

U005p [pesos] 



81 
 

Setiembre 

En 6 de septe [Septiembre] de 1736 as [años] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 11 de septe [Septiembre]de dho [dicho] mes ubo casamto 

[casamiento] 

U005p [pesos] 

En 18 de septe [Septiembre]de dho [dicho] mes ubo casamto 

[casamiento] 

U005p [pesos] 

Octubre 

En 2 de octte [octubre] ubo un casamiento U005p [pesos] 

En 12 de dho mes ubo casamiento U005p [pesos] 

En 25 de dho [dicho] mes ubo casamiento U005p [pesos] 

Noviembre 

En 2 de Noviembre ubo un casamiento U005p [pesos] 

En 20 de Novieme [noviembre] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 20 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 23 de dho [dicho] mes ubo casamiento U005p [pesos] 

 U106p [pesos] 2 f. 1v 
Por la suma de enfrente_________________U106p [pesos] 2 
En 24 de dho [dicho] mes ubo otro casamiento U005p [pesos] 

En 24 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 26 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 27 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 27 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 28 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 20 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 28 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 29 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 29 de dho [dicho] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 30 de dho [dicho] mes ubo casamiento U005p [pesos] 

 Diciembre 

En 13 de diciembre ubo casamiento U005p [pesos] 

Henero 

En 7 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 8 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 8 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 9 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 



82 
 

En 10 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 11 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 12 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 13 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 15 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 17 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

En 18 de eneo [enero] ubo casamiento U005p [pesos] 

 U226p [pesos] 2 

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, fs. 1v – 2). 

El registro de los matrimonios celebrados durante los meses de julio, 

agosto, septiembre, octubre, noviembre, diciembre y enero, evidencia que los 

pobladores de Quiquijana, cumplían con el sacramento del matrimonio que fue 

establecido en el concilio de Trento, años atrás.  

[…] el vínculo del Matrimonio es perpetuo é indisoluble, cuando dijo: Ya es 
este hueso de mis huesos, y carne de mis carnes; por esta causa, dejará el 
hombre á su padre y á su madre, y se unirá á su muger, y serán dos en solo 
un cuerpo. […] Dios, dijio: Y así ya no son dos, sino una carne; e 
inmediatamente confirmó la seguridad de este vínvulo (declarada tanto 
tiempo antes por Adan) con estas palabras: Pues lo que Dios unió, no lo 
separe el hombre. (Latre, 1564/1847, p. 274) 

En las iglesias católicas de América colonial, se consideraba al matrimonio 

como un vínculo perpetuo e indisoluble, lo cual permite interpretar que las 

creencias sobre el matrimonio, que se expresan en la cita, reflejan las normas 

de la época que influían en la vida religiosa de los pobladores de Quiquijana.  

Por otro lado, los ingresos que se tuvo los casamientos, durante estos siete 

meses, suman un total de 200 pesos con 5 reales, una suma mayor a la obtenida 

por los bautismos en el mismo periodo de tiempo.  

Con respecto a los entierros realizados en dicho año, también se cuenta 

con un registro de los ingresos que se obtuvo:  

 

 



83 
 

Tabla 6: Relación de entierros que se realizo en el pueblo de Quiquijana en el año 

1736. 

En 9 de agto [agosto] de dho [dicho] año ubo entierro de cuerpo 

menor 

U004p [pesos] 

En 31 de dho [dicho] ubo entierro de criatura U003p [pesos] 4 

 U233p [pesos] 6 f. 2 

Por la de la vuelta U233p [pesos] 6 

Octubre 

En 2 de octubre ubo entierro de criatura U004p [pesos] 

 Noviembre 

En 4 de Noviembre ubo entierro de criatura U002p [pesos] 

En 16 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U003p [pesos] 

En 21 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U004p [pesos] 

Diciembre 

En 8 disieme [diciembre] ubo entierro de criatura U003p [pesos] 

En 15 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U004p [pesos] 

En 20 de dho [dicho] ubo entierro de criatura U005p [pesos] 

En 20 de henero ubo entierro de criatura U003p [pesos] 

En 20 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U004p [pesos] 

Y de fabrica quartro rrs [reales] U000p 4 [reales] 

En 26 de dho [dicho] ubo entierro de criatura con faa [fabrica] U005p [pesos] 

Enero 

En 26 de henero ubo entierro de criatura y su madre aclamo 

q[ue] no tenia de donde pagar y se le hiso el entierro de 

balde. 

 

De las criaturas que se enterraron de Paropuquio montan 

noventa y sinco pes [pesos] 

U095p [pesos] 

 

[…] Mas de las fiestas dosientos y sinquenta ps [pesos] U250p [pesos] 

 U615p [pesos] 2 [reales] 

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f.2 – f.2v). 

El registro de entierros empieza desde el mes de agosto y termina en enero 

del año siguiente, con una suma total de ingresos de 615 pesos y dos reales. 



84 
 

Esta revisión de ingresos y partidas de los bautizos, matrimonios y entierros fue 

firmada por Alonso Reyna, quien era el acusado por apropiarse de los ingresos 

del pueblo de Quiquijana.  

Asimismo, en la investigación se consideró las memorias de las fiestas que 

mandó a realizar el Doctor Marcotegui por sus propios medios: 

Tabla 7: Relación de fiestas que se realizó en el pueblo de Quiquijana en el año de 

1736 

De la Purificacion fiesta de Guraypata U007p [pesos] 

De la de Sn [San]tiago U007p [pesos] 

De Sn [San] Lasaro U007p [pesos] 

De Sto [Santo] Domingo U007p [pesos] 

El alcalde pasado de la otra banda llamado Martin Chico 

Arco 

U006p [pesos] 

Fernando Vitorino U003p [pesos] 

De la cofradia de la Purificasion U004p [pesos] 

Joseph Solano U002p [pesos] 

Calla Sauri dos pesos U002p [pesos] 

Fobon dos pes [pesos] y dos rs [reales] U002p [pesos] 2 

[reales] 

Hicho Mallco un peso y quatro rrs [reales] U001p [pesos] 4 

[reales] 

Ysito Tasmi dos pesos U002p [pesos] 

De la cofradia del Señor recivio el curea U007p [pesos] 

De la cofradia del Niño otros siete ps [pesos] U007p [pesos] 

Andres Niño debe un peso U001p [peso] 

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f. 3). 

En este registro se puede evidenciar algunas de las diferentes festividades 

religiosas que se tenía en el pueblo de Quiquijana durante el siglo XVIII, como la 

Purificación, Santiago y Lázaro; así también se evidencia la presencia de 

cofradías en el pueblo de Quiquijana, como la cofradía de la Purificación y la 



85 
 

cofradía del Niño. Los nombres mencionados están acompañados de una 

cantidad de dinero, que suman 65 pesos y 6 reales.  

El Doctor Marcotegui, también registro las deudas por entierros que tenían 

algunos vecinos del pueblo de Quiquijana, como:   

Tabla 8: Registro de algunas deudas por entierros que se realizó en el pueblo de 

Quiquijana en el año 1736 

El alferes debe veinte y siete pes [pesos] y por otra parte 

veinte y nueve pes [pesos] importan sinqta [cincuenta] y 

quatro ps [pesos] 

U054p [pesos] 

Una india qn [quien] el sacristan la conoce por un intieo 

[entierro] debe una reja. 

U001p [peso] 

Ytt [Y tambien] otrea yndia q[ue] vive en la casa del 

sacristan debe 

U001p [peso] 

Ytt [Y tambien] Da [Doña] Franca [Francisca] la curaca debe 

un peso 

U121p [pesos] 6 

[reales] f. 3 

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f. 3). 

La deuda del alférez, de las dos indias y del curaca que se menciona, 

suman un total de 177 pesos y 6 reales, una cantidad considerable para la época, 

lo que evidencia que algunos pobladores de Quiquijana debían endeudarse para 

poder enterrar a sus difuntos.  

También se menciona una memoria de gastos que se hizo en la iglesia de 

Quiquijana para su beneficio, los cuales comprenden:  

Tabla 9: Relación de algunos gastos que hizo la Iglesia de Quiquijana en el año 1736 

Primeramte [Primeramente] tres arrobas y 4 lrs [libras] de 

aseyte para la lámpara del señor importan 3p [pesos] 2 

U003p [pesos] 2 [reales] 

Mas 4 lrs [libras] de sera para el señor a peso son 4p [pesos] U004p [pesos] 

Mas para el albañil q[ue] retexo la iglesia 5p [pesos] U005p [pesos] 

Mas un maso de cuerdas U001p5 [reales] 



86 
 

Para que lavasen la ropa de la yglesia di en jabon tres rrs 

[reales] 

U000p3 [reales] 

Una botija de vino para decir misa 5p [pesos] U005p [pesos] 

Una libra y media de ynsienso 1p [peso] 5 rs [reales] U001p [peso] 5 [reales] 

 U020p [pesos] 7 [reales] 

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Época: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f. 4v).  

Como se evidencia se destinaron algunos fondos para cubrir con el 

mantenimiento de la iglesia de Quiquijana y para la adquisición de elementos 

litúrgicos, como el vino, necesario para la celebración de las misas. 

 Como última memoria se tiene las contribuciones que hicieron al cura por 

la celebración de misas en honor a los santos:  

Tabla 10: Relación de contribuciones que se hizo al templo de Quiquijana en el año 

1736 

Primeramente Pasqual Collano Mayordomo del señor le 

trujo 3p [pesos] 4 reales 

U003p [pesos] 4 

El prioste 7p [pesos] U007p [pesos] 

De la cofradia del Niño Melchor Cocha U003p [pesos] 4 [reales] 

Simon le trujo 7p [pesos] U007p [pesos] 

Diego Tito de la misa de Sn [San] Jun [Juan] 7 p [pesos] U007p [pesos] 

De la misa de Sto [Santo] Domingo 7 p [pesos] U007p [pesos] 

 U055p [pesos] 7 [reales] 

f.4 v 

Fuente: Elaboración propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f.4v).  

Estas contribuciones sumaron un total de 35 pesos, lo que indica que exigió 

un apoyo a los pobladores de Quiquijana para la celebración de misas, reflejando 

el compromiso religioso y la generosidad de los fieles hacia sus santos. 

Los documentos históricos que detallan los ingresos y gastos que tuvo la 

iglesia de Quiquijana en 1737, también evidencian las prácticas religiosas que 



87 
 

se realizaban en la doctrina, por ejemplo, se mencionan algunas festividades 

religiosas y la presencia de algunas cofradías, que son conocidas como 

asociaciones católicas que llevan a cabo obras piadosas y de caridad, estas 

organizaciones reflejan el compromiso religioso que tenían los feligreses con la 

iglesia católica. Asimismo, la administración de los sacramentos como el 

bautismo y el matrimonio muestran la importancia de estos en la vida religiosa y 

social del pueblo. 

Ahora bien, como se mencionó anteriormente las memorias que se 

presentaron corresponden a una investigación que se estaba realizando para 

determinar la veracidad o no de los cargos contra el clérigo Alonso Reyna, por la 

acusación del Doctor Alonso Marcotegui, que le hizo por no haber registrado tres 

mil y quinientos pesos que debieron haber ingresado durante el tiempo de ocho 

meses que estuvo a su cargo la administración de los sacramentos, y estando 

ya encarcelado Alonso Reyna, alrededor de tres meses, declara:  

[…] hallo en mi conciencia Yltmo [Ylustrisimo] señor no ser mas que los que 
ban apuntados en esa memoria, que suman todos quinientos noventa y siete 
ps [pesos] y dos rs [reales] que mucho mas ubiera producido dho [dicho] 
benefisio, […] y siendo muy propio de un prinsipe tan santo como V [Vuestra] 
S [Señoria] Ylta [Ylustrisima] el apiadarse de un pobre sacerdote desvalido, 
que no tiene a quien volver los ojos, sino a su soberano, y benigno patrosinio. 
(AAC. Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, 
f. 5) 

 El clérigo Alonso Reyna declara que la cantidad de dinero que se aprecia 

en las memorias son todo lo que ha podido recibir durante el tiempo que estuvo 

a cargo de la administración de los sacramentos. Por ello, en su intento de 

defenderse y ganar compasión pide ayuda a la autoridad eclesiástica, indicando:  

manda que yo sirva a qualquier cura para satisfacer el cargo que resultare; 
despues de que V [Vuestra] S [Señoria] Ylta [Ylustrisima] me asigne el salario 
que mas de su veniplasito fuese de los ocho meses que estubeen un 
continuo remo, administrando sacramentos, sin compañía una ninguna; 
porque f. 5 de lo contrario Yltmo [Ylustrisimo] señor peresere en esta carsel, 
y no se lograra el fruto que pretende a vista de la notoria pobresa en que me 
hallo, por tanto. (AAC. Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXIX, 
1, 17. Año: 1737, fs. 5–5v) 

 Como un intento de apelar a la compasión de las autoridades, el clérigo 

expresa su calidad de pobreza y pide ser liberado de la cárcel caso contrario 



88 
 

perecerá, asimismo, expresa su disposición para servir a cualquier cura que se 

le disponga y recibir un salario adecuado por la autoridad. 

Para el mes de junio del año 1737, ya habían transcurrido cuatro meses 

más de detención para el clérigo Alonso Reyna, y de haber presentado las 

memorias ante la autoridad religiosa correspondiente, por lo que indicó: 

[…] de suerte señor que por ellas consta no aber caído de obensiones el 
numero de los dichos tres mil, y ochocientos pesos antes si, desir io alcanzar 
según la memoria que tengo presentada ante V [Vuestra] S [Señoria] Ylta 

[Ylustrisima] y devia demandar al dicho Dr [Doctor] Dn [Don] Alonso 
Marcotegui el salario a lo menos de ceisientos pesos por mi trabajo. (AAC. 
Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f. 6) 

 Alonso Reyna, afirma que, de acuerdo con la evidencia de las memorias 

presentadas que respaldan sus afirmaciones, debía haber recibido al menos 

seiscientos pesos del doctor Alonso de Marcotegui y Salazar, por su labor. Ante 

lo cual, Alonso de Marcotegui y Salazar, abogado de la real audiencia de los 

Reyes y cura rector de la parroquia de San Sebastián, indica:  

[…] este juicio, no es de quentas, sino de la accion criminal qe [que] procede 
en derecho, exfurto et rapina, y no me a administrado ningunos bienes con 
fatoraje para que me deba dar quentas, sino solamte [solamente] me de y 
pague tres mil novecientos ps [pesos] qe [que] me usurpo de mis obenciones. 
(AAC. Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, 
f. 8) 

Nuevamente Alonso de Macotegui, le hace un reclamo de novecientos 

pesos que, de acuerdo con él, le robo el clérigo Alonso Reyna de los ingresos 

que debía recaudar por la administración de sacramentos, detallándolos de la 

siguiente manera:  

[…] pagarme dicha cantidad de tres mil y novecientos ps [pesos] porque solo 
de mas de sien casamtos [casamientos] q[ue] hizo a nueve ps [pesos] y seis 
reales, son mas de mil ps [pesos] de entierros de parbulos por la epidemia 
que ubo de virguelas en dicho tiempo, en q[ue] hizo todos los dias diez, dose, 
y veinte entierros y no los sento en los libros de concilio (AAC. Epoca: 
Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f. 8) 

 Se entiende que en el año 1737 el pueblo de Quiquijana se vio afectado 

por una epidemia letal, la viruela. Esta epidemia generó una cantidad significativa 

de defunciones en la época. La viruela es una enfermedad contagiosa y letal, 

producida por el virus Viruela, conocida como una de las enfermedades más 



89 
 

temidas y mortales del mundo, que fue traído a América por los europeos. 

Esquivel y Navia en su crónica, Noticias cronológicas de la gran ciudad del Cusco 

Tomo II (1980) refiere:  

[…] Desde el mes de abril de 1720, se experimentó en esta ciudad una 
epidemia general de fiebre que comenzando desde buenos Aires a 
principios del año de 1719, como por todas estas provincias, hasta más allá 
de guamanga, y por cartas de Cádiz se supo haberla parecido los moros al 
mismo tiempo a la costa de Marruecos. Y habiendo procedidos esta peste 
al eclipse del 15 de agosto de 1719, no pudo ser el efecto suyo (p. 220).  

 Esquivel y Navia, refiere que la ciudad del Cusco atravesó por una 

epidemia de fiebre en 1719. Al igual que la fiebre, la epidemia de la viruela 

apareció en el siglo XVIII, causando una gran cantidad de muertes en las 

poblaciones nativas del virreinato del Perú, formaron parte de un periodo de 

cambios y conflictos culturales durante la colonia. En el pueblo de Quiquijana 

para el año de 1737, las altas tasas de mortalidad en la población, afectaron la 

productividad económica, el comercio y la estabilidad social de los pobladores, 

además de causar preocupación y miedo entre la población.  

Ahora bien, continuando con declaración de Alonso Marcotegui y Salazar, 

el bachiller Alonso Reyna, debía de haberle entregado más de tres mil y 

novecientos pesos por los matrimonios que realizó y mil pesos por los entierros. 

Asimismo, añade:  

[…] importan cerca de dos mil ps [pesos] las fiestas q[ue] hizo en los nueve 
meses q[ue] con sus ricuchicos, valen doce ps [pesos] cada una, y selebro 
veinte y sinco fiestas, y montan tresientos ps [pesos] los finados en dicho 
pueblo de Quiquijana, valen quinientos ps [pesos] fuera de ochocientos aves, 
y sien carneros, el novenario de missas de aguinaldo, valen y montan 
sinquenta ps [pesos] los oleos, q[ue] todos los dias habia por dicha epidemia, 
diez, dose y catorce, y montan mas de quinientos ps [pesos] de suerte q[ue] 
por mayor ajustada la quenta de mis obenciones (AAC. Epoca: Colonial. 
Sección: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f. 8v)  

Por tanto, de acuerdo con los cálculos de Alonso de Marcotegui y Salazar, 

no son solo tres mil trecientos pesos que le hace cargo sino cinco mil pesos que 

asegura, le robó el clérigo Alonso de Reyna. Por lo que, pidió se le pague con 

las propiedades que se embargaron del clérigo, las cuales comprenden:  

[…] una asenduela q[ue] esta en el pueo [pueblo] de Yucay, y mil ps [pesos] 
de capellania en el pueo [pueblo] de Guarocondo, se a de servir la 



90 
 

justificacion de V [Vuestra] Yltma [Ylustrisima] de mandar se rematen, dichas 
haciendas y casas en publico remate, para q[ue] su producto se me pague 
alguna gaste de lo que demando, y el resto lo exsiva de lo q[ue] tiene 
ocultado de mis bienes, en cuya atencion. (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 1737, f. 9) 

 Las propiedades que poseía el clérigo Alonso Reyna, parecen ser de un 

valor considerable, como haciendas y casas en el pueblo de Yucay y 

Huarocondo, las cuales probablemente fueron vendidas para cumplir con la 

cantidad que demandaba el doctor Alonso de Marcotegui y Zalasar. 

Por otro lado, para el año 1674 se tiene un asunto episcopal demandado 

por el fiscal mayor de la audiencia episcopal Antolín de Grajeda, contra los 

bienes y albaceas de Diego de Bustamante, anterior cura de Urcos, y albacea y 

tenedor de bienes de Alonso Bravo de Paredes, anterior cura de Quiquijana. 

Este asunto comprendió una sesión ordinaria en 1665, para lo cual se 

consideró una memoria hecha por Don Alonso Bravo, sobre la testamentaria a 

Diego de Bustamante. 

Don Franco [Francisco] de Bustame [Bustamante] y Salcedo Albacea y 
tenedor de vienes del Ldo [Licenciado] D [Don] Diego de Bustamante y 
Salcedo cura que fue de la doctrina de Urcos. Digo que se me notifico 
exhibiese y presentase una memoria fha [fecha] por el Dor [Doctor] Alonso 
Bravo de Paredes y Quiñones cura que fue de Quiquijana de quien fue su 
albacea y tenedor de vienes el dho [dicho] rdo [reverendo] D [Don] Diego de 
Bustamante y cumpliendo con lo mandado hago presentación ante vmd 
[vuestra merced] en debida forma de la dha [dicha] memoria […] (AAC. 
Epoca: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 1674, f. 1) 

Como consecuencia se dio a conocer el inventario de los bienes del anterior 

cura de Quiquijana, Alonso Bravo de Paredes, los cuales fueron: 

Primeramente, un taller entero con ocho piezas y la de en medio nueve. / 
Dos palancanas llanos. / Dos asafates. / Dos fruteros. […] / Doce platones 
quarenta y un platones. / Quarenta y un platillos. / Dos jarros de pico e uno 
de camino con sus adherentes. / Un falero mendocino. / Dos salvillas llanas 
son tres estas salvillas. / Dos bacenicas. / Seis generales llanos de pie y 
assas / Seis tasas pequeñas con asas. / Quatro cubiletes. / Un jarro de pico 
redondo. / Un perolillo dos ollitas de plata. / Dies aquillas las dos llanas se 
llevo el Sacristan Uamancatari i paagando ocho pesos q[ue] dijo estar 
empeñadas […] f. 2. La qual dha [dicha] plata labrada se peso en un a 
romana y pesso siete arrobas y veinte quatro libras que hacen trecientos y 
noventa y ocho marcos fuera de ocho aquillas, seis ramilleteros tinteros 
salvadera cajetilla y sello q[ue] no sean pesados por estar ocupados. 398 



91 
 

marcos. (AAC. Epoca: Colonial. Sección: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 
1674, f. 2) 

En esta parte del inventario se detallan los bienes en plata labrada del 

cura Alonso Bravo de Paredes, que incluyen objetos de plata, fruteros, 

candeleros, platones, jarros, salvillas, entre otros. Los pesos totales de una parte 

de estos bienes suman 398 marcos, esto demostraría la significativa posesión 

en plata labrada que tenía el cura de Quiquijana. Entre sus bienes también se 

encontraron objetos litúrgicos como:  

Doce peveteritos de piña y todo lo q[ue] tiene de curiosidades el escaparate. 
/ Un velador con su bara y banderilla. / Una pileta de agua bendita. / […] Una 
cadena de oro que pesa diez y ocho castellanos. / Un relicario de plata 
dorada con un lignum crucis a un lado y al otro la virgen de los remedios. / 
Un portaviatico de una pantaura con su cuerpo y catrestillo de oro. / Un 
apretador de oro y perlas con veinte eslabones. / Un anillo de oro sin piedra. 
/ Un mondadiente de oro con su catrestillo de oro q[ue] esta en el Cusco con 
su chiflon. / Un mondadiente de oro pequeño. / Una piedra besar contraecha. 
/ Una piedra besar fina de color salpicada de blanco. / Otra piedra besar fina 
en dos pedazos f. 2v. / Otra piedra besar fina pequeña guarnecida de plata. 
/ Otra piedra besar en dos pedazos fina. / Un pedacito de unicornio / […] 
Una campanilla de coloso de plata. / Una caja de plata con la imagen de nra 
[nuestra] sra [señora] de Copacabana. (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 1674, fs. 2v-3) 

Los objetos litúrgicos, que pueden incluir artículos de joyería y muebles de 

gran valor, cumplen una función importante en la vida religiosa de la población 

católica. Asimismo, la utilización de estos objetos litúrgicos fue importante para 

llevar a cabo el proceso de la evangelización en la población aborigen.  

En este caso, el inventario presenta elementos litúrgicos como pebeteritos 

de piña y una pileta de agua bendita, un elemento muy común en las iglesias y 

capillas, donde se contiene esta agua consagrada. También se menciona 

objetos en joyería como esmeraldas, una cruz de caraba de oro y piedras 

blancas, un apretador de oro, un anillo de oro, un mondadientes de oro y una 

caja de plata con la imagen de la Virgen de Copacabana. Estos bienes en oro y 

plata indicarían que el cura Alonso Bravo de Paredes tuvo una considerable 

riqueza y una alta posición económica en la doctrina.  

Asimismo, en el inventario se registran las prendas blancas que tenía 

dentro de sus bienes el anterior cura de Quiquijana, estos son:  



92 
 

Un acerico bordado de oro y seda sobre tafetan nacar. / Un tafetan carmesí 
con punta de oro y seda pra [para] tapar almohada. / Otro paño de tapar 
almohada de red con punta blanca. / Un peinador rico de ruan con su paño 
de manos. / Dos pares de sabanas de ruan de cofre las unas con deshilado 
y puntas, y las otras con fluequesillo. / Diez almohadas las cuatro de 
cambray, y las seis de bretania con diez fundas de tafetan de granada. / Tres 
camissas con sus calsones de ruan de cofre. / Quatro paños de manos con 
punta de Flandes los de Bretaña, y los otros dos de ruan de cofre. / Siete 
digo ocho camissas traídas y seis calsones con dos nuevos f. 3 / […]Un 
peinador con cortador de pita. / Una sobrecama de molilla blanca. / Una 
talega de cumbe nueba. (...) Un pabellón de mandarin con sobrecama y 
sobremesa. / Un vestido corto de tafetan doble con vueltas de piñuela. / Un 
manteo de paño de castilla con vuelos de felpa. / Otro capote de peñasco 
con bultos de baieta. / Dos pares de guantes de ambar. (AAC. Epoca: 
Colonial. Sección: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 1674, fs. 3-3v) 

  Dentro de los bienes de ropa blanca se menciona un cojín pequeño 

bordado de oro y seda sobre tafetán nácar, lo que indicaría que fue una prenda 

valiosa y costosa. También se detalla un tafetán, un paño, sabanas y almohadas, 

de una fina calidad. Entre su ropa personal se menciona la presencia de camisas, 

calsones, birretes, pañuelos, vestidos y guantes que también son un lino fino y 

alta calidad. Otros artículos textiles y accesorios que se mencionan son: un 

peinador, una sobrecama, un chuse, una alfombra, paños de castilla y guantes 

de ámbar, las cuales también fueron prendas finas y elegantes. Estas prendas 

evidencian la riqueza y la calidad de vida que tenía en cura Alonso Bravo de 

Paredes en el año 1665, dentro de la doctrina de Quiquijana.  

 Por otro lado, en el inventario se evidencia la posesión de algunos lienzos 

que tenía el cura, como se refiere en documentos del Archivo en la época: 

Colonial sección Inventarios:  

Treinta y un lienzos de sibilas doctores y otros santos devotos tiempos y 
elementos los trece sin marcos y los demás con ellos. / Dos lienzos grandes 
con marcos dorados en uno de sr [señor] S [San] Ilefonso y el otro del señor 
con la cruz. / Quatro lienzos los tres sin marcos y el uno con el dos de 
angeles uno de sr [señor] S [San] Joseph y otro de Christo Crucificado. […] 
Un lienzo de nra [nuestra] Sra [señora] de Belen de mano de Alesio con 
marco dorado. […] Una cuna dorada con un niño dormido Romano. […] Un 
relicario con un agnus grande f. 3v […] Un niño con un S [San] Juan de 
piedra. / Y quatro niños parados los dos con túnicas y los dos desnudos. / 
Un santo christo a la columna con S [San] Pedro y su gallo. / Una imagen de 
la limpia concepción de piedra y su corona de plata. /Un santo christo a la 
columna de pasta. /Un S [San] Thomas de pasta. / Otra imagen de la 
concepcion de pasta con su corona de plata. / Dos escritorios grandes 
aforrados de cordobán y tachuelas doradas. / Un escritorio pequeño 
embutido. / Otro escritorio pequeño pintado. / Otros dos escritorios ordinarios 



93 
 

pequeños./ Una frasquera de vidrio. / Quatro baules de pardo y negro. / Un 
baul pequeño negro. […] Un espadín ancho. (AAC. Epoca: Colonial. 
Sección: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 1674, fs. 3v-4) 

 Se infiere que el cura también tenía una considerable colección de bienes 

artísticos y muebles, entre lienzos y esculturas, donde se representaron a 

doctores de la iglesia, santos y vírgenes; como San Idelfonso, el señor de la cruz, 

la Señora de Belén y la imagen de la Concepción. Asimismo, se menciona 

algunos muebles de alta calidad como escritorios, frasqueras de vidrio, sillas, 

entre otros. Estos bienes artísticos y materiales son un testimonio claro que 

durante la doctrina diaria de Quiquijana se utilizaría estas imágenes, cuadros y 

esculturas para la enseñanza del cristianismo a la población, ya que al inicio no 

se conocía el idioma español y las imágenes servían como un método visual de 

enseñanza. 

 Aparte de tener entre sus bienes tejidos, muebles y artículos, también se 

mencionan en el inventario la presencia de animales, como 

[…] Sinquenta y cinco mulas y machos en q[ue] entran cinco mulas de 
camino con quarenta aparejos lazos sobrecargs [sobrecargas] y ochenta 
costales. / Dos sobremesas de azul y blanco. / Tres sobrecamas de colores 
y pallascas. / Tres antepuertas de azul y blanco. / Un exehomo como lamina. 
/ Ciento y sesenta y tres cabezas de ganado vacuno chicas y grandes. / Una 
caja dorada. / Cien fanegas de trigo en la despensa. / Quarenta fanegs 

[fanegas] de mais en la despensa (AAC. Epoca: Colonial. Sección: 
Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 1674, f. 4) 

El cura tenía una gran cantidad de animales de carga, que eran importantes 

en la época para el transporte y el trabajo agrícola, asimismo, poseía una 

considerable cantidad de ganado, exactamente ciento sesenta y tres, que 

habrían proporcionado de insumos al cura, acompañado con las abundantes 

provisiones de cereales como el trigo y maíz, que poseía. Estos recursos 

agrícolas y ganaderos, sugieren que el cura habría obtenido sus alimentos y 

provisiones, de los pobladores de Quiquijana, como una especie de tributo.   

 Por último, en el inventario se menciona una serie de libros que 

probablemente sirvieron para llevar a cabo una evangelización más significativa 

en la doctrina.   



94 
 

Doce tomos de Suares. / Nueve tomos de Vasques. / Dos tomos de Becano. 
/ Dos tomos Pasqualgos. / Tres tomos de Diana. / Dos mas q[ue] son el 
noveno y decimo. / Mas la suma de Oriana. / Dos tomos de Machado. / Un 
herice. / Navarrete. / Lojica de Sanches. / Suinel de Angelis. / S [San] Thoma 
de Villanueba / Curso de Rubio en sinco tomos. / Curso complutense en 
quatro tomos. / El Machauco un tomo. / Suma auta de Toledo un tomo. / 
Portal un tomo. / Aprecio de la grasia un tomo. / Minerva de Eucharistia un 
tomo. / Sermones de cabrera un tomo. / Santoral y Masial de Abendaño dos 
tomos. / Masial de Salmeron un tomo. / Cathesismo de Pio quinto un tomo 
(AAC. Época: Colonial. Sección: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 1674, f. 
4v) 

Los libros presentes en los bienes del cura, muestran que Alonso Bravo de 

Paredes, tuvo un tipo de instrucción con conocimientos teológicos, filosóficos y 

de literatura, relacionados con la teología y la evangelización, como los 

sermones.   

En síntesis, el inventario sirvió como un registro de los bienes que poseía 

el anterior cura de Quiquijana Alonso Bravo de Paredes. Este inventario 

evidenciaría que el clero podía acumular una gran riqueza material como curas 

de una determinada doctrina. Esta riqueza comprendía: joyerías, muebles, 

lienzos, esculturas, animales, cereales, libros, entre otros.  

2.1.2. Reconstrucción hipotética sobre los mecanismos de evangelización 
en la doctrina de Quiquijana 

En la investigación se realizó el trabajo de campo, que consistió en 

entrevistar a pobladores especialmente adultos mayores, con la finalidad de 

recrear hipotéticamente la manera de cómo se realizaba la evangelización en la 

doctrina de Quiquijana: 

La evangelización en la doctrina de Quiquijana según el testimonio de Sutta 

(2024) se realizaba de la siguiente manera: 

A nosotros nos llevaban al templo para enseñarnos la doctrina cristiana los 
dias miércoles y viernes, nos ubicaban por grupos para que ellos puedan 
aprender el Ave María, el Padre Nuestro, el Credo, yo Pecador y Jesucristo. 
algunos no podían aprender y se quedaban más tiempo.  

Este testimonio oral puede corroborar que los mecanismos de 

evangelización estaban insertos en las constituciones decretadas en el tercer 

concilio limense el cual menciona lo siguiente: 



95 
 

y los curas de los indios demas de los domingos y fiestas suyas juntaran la 
gente de su pueblo los viernes, y miércoles, y los muchachos, y muchachas 
cada dia a la doctrina procurando que no solamente la aprendan en su 
propia lengua […] (AAC. Fondo: Catalogos Antiguos sobre el Tercer Concilio 
Limense. Leg. XCII, 1,5, f. 4v) 

Como análisis de la cita de archivo el proceso de evangelización no 

solamente fue en la lengua quechua, sino también en la lengua española, estaba 

en la obligación de los clérigos que se adoctrine en ambas lenguas.  

Ahora bien, como recompensa: 

El tayta cura tenía un canchón de frutales denominado Frutalcancha, de ahí 
el tayta cura recogía las frutas y les repartía de acuerdo al aprendizaje de 
los rezos. Si aprendías el Padre Nuestro te correspondía cinco duraznos, si 
aprendías la oración de Jesucristo te otorgaba frutas de partir de quince a 
veinte. Al oir el sonido de las campanas los pobladores inmediatamente se 
dirigían rumbo al templo, había pobladores a quienes les gustaba la doctrina 
cristiana, en especial a la señorita Marcelina Montalvo, quien veíamos que 
le apoyaba al tayta cura e incentivaba a la población a aprender dichas 
oraciones. En esos tiempos la religión oficial de la doctrina de Quiquijana fue 
la católica (Angel Sutta, comunicación personal, 9 de octubre de 2024). 

Con respecto al aprendizaje de los rezos del Padre Nuestro, el Ave María 

o el Credo en las constituciones del tercer concilio limense establecia que: 

[…] de no confesar a persona alguna fuera de enfermedad sin que sepa el 
credo, Padre Nuestro, Ave Maria, y Mandamientos de la ley de Dios, y a 
ninguno casaran sin que se confiesse primero y sepa las dichas oraciones 
so pena de que por cada persona que casaren pagar dos pessos (AAC. 
Fondo: Catalogos Antiguos sobre el Tercer Concilio Limense. Leg. XCII, 1,5, 
f. 4v) 

Para que se imparta algun sacramento el hombre andino en este caso el 

poblador quiquijaneño tenía que haber aprendido los rezos, el cual era un 

requisito muy importante para contraer las nupcias, estaba penado por multa de 

dos pesos el desconocimiento de dichos rezos. 

En cuanto a la iniciación en el aprendizaje de la doctrina cristiana: 

Primero les enseñaban a rezar, una vez que aprendían empezaban a 
practicar los sacramentos tales como: el bautismo, la primera comunión, la 
confirmación, el matrimonio, la penitencia. Poco a poco les daban clases 
más avanzadas, como por ejemplo la Santa Misa, los mandamientos de la 
ley de Dios, la Eucaristía (Angel Sutta, comunicación personal, 9 de octubre 
de 2024). 

De igual manera esta cita se complementa con el siguiente estracto del 

tercer concilio limense: 



96 
 

[…] exortamos y mandamos a los sobredichos padres de familia tengan el 
debido cuidado de que sus hijos, y criados vivan en temor de nuestro señor 
recibiendo los sacramentos a sus tiempos, y acudan a los sermones, y 
sepan la doctrina, y cosas de nuestra santa fe catholica, no consintiendoles 
vivir en pecados (AAC. Fondo: Catalogos Antiguos sobre el Tercer Concilio 
Limense. Leg. XCII, 1,5, fs. 8v-9) 

Este tipo de prácticas dogmáticas se asemejan a los mecanismos que 

aplicaban los clérigos en el período colonial. “El párroco realizaba la 

evangelización a nivel del distrito, Quiquijana tiene actualmente 19 comunidades 

y 6 anexos. La evangelización era la continuación de las prácticas religiosas que 

ellos habían legado de generación en generación” (Angel Sutta, comunicación 

personal, 9 de octubre de 2024). 

2.2. Balance y reflexiones sobre la función de los clérigos en la doctrina 
de Quiquijana 

La función de la doctrina y el desenvolvimiento del clérigo Alonso Bravo de 

Paredes, especialmente en la doctrina de Quiquijana entre 1670 y 1760, se 

centra en resaltar la importancia del templo San Pedro Apóstol para la 

evangelización de los pueblos naturales en el periodo colonial. Este templo, 

construido a inicios del siglo XVII y declarado Patrimonio Cultural, fue 

fundamental para la difusión del cristianismo entre los indígenas a través de 

diversos mecanismos evangelizadores que involucraron la catequesis, la 

enseñanza de doctrinas cristianas, la confesión y el papel activo de los clérigos 

en la adaptación y reinterpretación de los textos y ritos religiosos. La 

documentación archivística usada permite dilucidar y dar relevancia a las 

estrategias y praxis con que se buscó la conversión religiosa de las diferentes 

comunidades indígenas como los ayllus Quiquijana, Queuar, Ussi, Haquechori, 

Guacaytaqui, Colca, Mocoraisi, Guaraipata y Cachacallatia. 

La evangelización en Quiquijana fue un proceso complejo que no solo implicaba 

la imposición de la fe, sino también un trabajo constante de diálogo cultural, 

adaptación doctrinal y formación espiritual tanto de los indígenas como de los 

clérigos. Alonso Bravo de Paredes aparece como una figura clave en esta labor, 

actuando como mediador entre la Iglesia y las comunidades nativas, usando la 

doctrina como herramienta para establecer un control espiritual y social. La 

hipótesis sobre los mecanismos de evangelización reconstruidos en el capítulo 



97 
 

añade valor al mostrar cómo se combinaban las prácticas sacramentales, la 

educación religiosa, la construcción simbólica de espacios sagrados y la 

participación activa de las comunidades en la nueva religiosidad colonial. 

En suma, el capítulo construye un balance que reconoce la función integral 

de la doctrina como vehículo para la transformación cultural y espiritual en la 

colonia, destacando el rol específico del templo y del clérigo Alonso Bravo de 

Paredes en este proceso de evangelización durante un siglo clave en la historia 

religiosa andina colonial. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



98 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO III 

DESCRIPCIÓN, ANÁLISIS E INTERPRETACIÓN DE LOS LIENZOS, 
ESCULTURAS, RETABLOS DEL TEMPLO COLONIAL DE SAN PEDRO 
APÓSTOL DE QUIQUIJANA Y LA INFLUENCIA DEL MAESTRO PINTOR 
SALVADOR SANDOVAL INCA. 

3.1.  Importancia de la construcción de los templos en el obispado 
peruano 

Para hablar sobre el templo de Quiquijana es menester ver el contexto y la 

importancia que tuvo la construcción de los templos en el obispado del Cusco: 

Los primeros templos que se levantaron en el Perú al verdadero Dios no 
pudieron ser suntuosos. La tierra era rica, pero, en los comienzos, solo se 
atendía a dotar a las nacientes ciudades de un edificio en donde pudieran 
con alguna decencia celebrarse los divinos oficios, la poquedad de estas 
primeras iglesias explica que apenas se las mencione en los relatos de la 
época y, generalmente, no se da de ellas noticia sino la de haber señalado 
los fundadores sitio para las mismas en el reparto de solares. Sin embargo, 
no escaseaban las disposiciones dadas a este intento por la Corona y una 
de ellas es la Real Cédula que el 8 de Diciembre de 1535, dirigía a Pizarro 
la Reina Da [Doña] Juana. En ella se le decía cómo se había encargado a 
Fray Vicente de Valverde la edificación de Iglesias, tanto en los lugares 



99 
 

habitados por cristianos como en los de los indios y se le ordenaba le diese 
todo favor para ello (Vargas, 1953, p.119). 

Con la creación del obispado del Cusco en 1536, se prosigue a la siguiente 

acción de construir los templos, con la finalidad de difundir la religión católica. 

En la zona del valle sur del Cusco conocido como la ruta del corredor del 

Barroco Jesuítico, esto a raíz que en esta zona los jesuitas administraron en la 

época post Mollinedo, el interior de los templos fueron decorados de una manera 

grandilocuente, así mismo con relación a la estructura arquitectónica: 

En casi todos los sectores de nuestra región especialmente en los lugares 
fuera de la vida citadina, encontramos la presencia de monumentos 
arquitectónicos de características muy similares adobe con sólidas bases de 
piedra y con bastante exornación interior. Uno de los aportes es importante 
de la Iglesia Católica en la época Colonial es el haber construido grandes 
monumentos arquitectónicos, edificaciones que ahora representar nuestro 
patrimonio, y además de su gran valor arquitectónico, contienen en su 
interior los más valiosos legados de bienes artísticos y culturales […] Entre 
estas edificaciones erigidas por la iglesia se encuentra el Templo San Pedro 
de Quiquijana construida en adobe con bases sólidas de piedra (Carrillo, 
1995, p. 2). 

En cuanto al móvil de dotación de los ornamentos y efigies se realizaba de 

la siguiente manera: 

De España se enviaban ornamentos, imágenes y campanas, pero el edificio 
material tenía que construirse aquí y para esto se necesitaban materiales y 
obreros. Estos no pudieron ser otros sino los indios y desde un principio se 
echó mano de ellos, ahora no, cobrándoles en la mano de obra el tributo que 
habían de pagar. Más adelante, se reglamentó su participación y Real 
Cédula de 24 de Abril de 1550, enviada a la Audiencia de Lima por 
Maximiliano y la Reina, establecieron el costo de los templos, especialmente 
de las Catedrales, se hiciese por tercias partes, repartidas entre la Real 
Hacienda, los españoles y los indios (Vargas, 1953, pp. 119-120). 

Se entiende que, debido a que no se habían establecido maestros artistas 

en el virreinato peruano, desde España se traían los diferentes elementos 

artísticos. En cuanto a los trabajos de edificación de los templos se tuvo que 

requerir de la participación de indígenas. 

Ahora bien, la primera distribución de los ornamentos traídos de España, 

fue registrado por el primer obispo del Perú fray Vicente de Valverde, pues: 



100 
 

[…] es el primero que nos habla de lo hecho en esta parte, en su carta al 
Emperador, escrita en el Cuzco el 20 de marzo de 1539. El número de las 
que hasta entonces se habían levantado era de siete, no entrando en la 
cuenta las de las Provincias de Quito y Popayán: en la ciudad del Cuzco, en 
la de los Reyes, en Trujillo, San Miguel, Portoviejo, en Santiago de 
Guayaquil y en San Juan de la Frontera de Huamanga. A todas estas 
Iglesias, decía Valverde, he distribuido todos los ornamentos que de 
allí truxe, proveyendo a cada una, según necesidad (Vargas, 1953, p. 
120). 

Con relación al proceso de construcción de los templos, esto avanzaba 

según el recurso humano y la obtención de los materiales: 

En las ciudades más importantes del Virreynato la construcción de los 
templos avanzó con lentitud, ya se deja suponer que en los pueblos, y en 
las doctrinas no procedieron las cosas mucho mejor. Una excepción la 
constituyen los monasterios, pues éstos sólo comenzaron a multiplicarse, 
sino que muchos de ellos prometían por su traza rivalizar con los de España 
(Vargas, 1953, p. 153).    

En las doctrinas solamente se construyeron capillas y ermitas, porque luego 

que se asentaron las órdenes religiosas se remplazaron estas capillas por los 

templos. 

Cuando se establecieron las órdenes religiosas, éstas solicitaron terrenos 

para edificar sus conventos, para que puedan iniciar el proceso de 

evangelización y las famosas visitas de extirpación de idolatrías producto de los 

concilios. 

En el Cusco, Lima, y Quito, Franciscanos, Dominicos y Mercedarios, se 
dieron prisa a construir sus claustros, casi simultáneamente, aun cuando no 
puede negarse que en la ciudad Imperial los Dominicos les tomaron la 
delantera a las otras Ordenes […] Todos aspiraban a hacer obra duradera y 
de capacidad bastante para el incremento que se prometían en el futuro y 
como eso exigía buen número de indios no debieron faltar voces de queja. 
El hecho es que Don Francisco de Toledo se le dieron instrucciones en 1568 
para que moderase la suntuosidad con que se hacían estos edificios y 
evitase las vejaciones que por ello padecían los indios (Vargas 1953, p. 123).  

3.1.1. Detalles arquitectónicos del templo San Pedro Apostol de Quiquijana 

de Quiquijana 

El templo San Pedro Apostol de Quiquijana, ubicado en el distrito de 

Quiquijana, de la provincia de Quispicanchi, posee un valor histórico, artístico, 

religioso, arquitectónico y social para la región y nación en general, siendo 



101 
 

reconocido y declarado Patrimonio Cultural de la Nación por R.M. N° 0928-

1980.ED el 23 de julio de 1980, fue edificado a inicios del siglo XVII, y es 

considerado como uno de los mas antiguos del Cusco. 

Siendo considerada Quiquijana como un punto estratégico, se construyó 

el Templo de San Pedro con una tipología similar a las otras edificaciones de la 

zona, tales como el Templo de Andahuaylillas, el Templo de Huaro y el templo 

de Tinta, erigiéndola en adobe con bases de piedra, el templo está constituido 

por una nave alargada y un presbiterio más elevado, reforzando sus altos muros 

con contrafuertes: tienen una torre esbelta y alta adosada al muro de pies toda 

de adobe, los accesos del templo son dos siendo el principal el que está ubicado 

en el muro de pies con una portada románica y un tratamiento sobrio efectuada 

en ladrillo, la segunda portada ubicado en el muro de pies con una portada 

románica y un tratamiento sobrio efectuada en ladrillo, la segunda portada 

ubicada en la parte lateral hacia el evangelio también está hecha en ladrillo con 

un tratamiento más austero, la estructura de la cubierta del conjunto del templo 

está hecha con madera con el sistema denominado par y nudillo protegiéndola 

finalmente con teja cerámica; el cielo raso contó con pintura sobre el empaste de 

yeso, la que se ha perdido en su totalidad. (Carrillo, 1995, p.5). 

3.1.2. Evolución y transformación del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana, a partir de las intervenciones realizadas. 

  A partir de su fundación inicial, el templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, 

establecido como parte del proceso de evangelización de los aborígenes, ha 

atravesado una serie de modificaciones e intervenciones, los cuales favorecieron 

la incorporación de elementos ornamentales barrocos, como columnas 

salomónicas y detalles de estuco.  

 Entre el siglo XVII - XVIII el templo experimentó una serie de mejoras en 

su estructura, añadiéndose nuevas capillas laterales decoradas en el interior con 

retablos, pinturas religiosas y altares. Posteriormente, en el siglo XX, el templo 

atravesó por nuevas intervenciones incluyendo la fachada y estabilización de las 

paredes, que fueron dañadas a causa del terremoto de 1950.  



102 
 

 En cuanto a las intervenciones contemporáneas, en el año 2014 se inició 

la obra de restauración y puesta en valor del templo colonial San Pedro Apóstol, 

ejecutado por la Dirección Desconcentrada de Cultura de Cusco. En esta 

intervención se restauraron obras de arte, retablos de madera tallada, seis 

retablos de mampostería de yeso, esculturas, lienzos de la Escuela Cusqueña y 

la pintura mural en diversos sectores del templo, concluyendo en el 2019 

(MINISTERIO DE CULTURA, 2019).  

 Actualmente, el templo enfrenta desafíos climatológicos y de desgaste 

natural que requieren de una atención pertinente, en pro de la sostenibilidad del 

templo a largo plazo, tomando en cuenta su valor patrimonial y como centro 

religioso para la comunidad 

3.2. Arquitectura del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

El templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana se encuentra en la plaza 

principal del distrito, por ser un importante centro religioso y social para la 

población local y los visitantes en general. El templo se distingue por tener:  

[…] una tipología similar a las otras edificaciones de la zona, erigiéndola en 
adobe con bases de piedra, el templo está constituido por una nave alargada 
y un presbiterio más elevado, reforzando sus altos muros con contrafuertes, 
tiene una torre alta adosada al muro de pies toda de adobe (Gudiel, 2007, 
p. 11). 

Los elementos arquitectónicos del templo, comprenden: 

El volumen se caracteriza por su sencillez, teniendo como elementos 
importantes de composición volumétrica: La torre, cuyo elemento destaca 
en el conjunto, el baptisterio y la Sacristía. El presbiterio enfatizado por su 
mayor altura en relación a la nave y los elementos verticales constituidos por 
contrafuertes que armonizan la horizontalidad del monumento (Gudiel, 2007, 
p.13). 

 Visual y estructuralmente, la arquitectura religiosa colonial del templo 

comprende una disposición equilibrada y coherente, resaltando tanto su 

simbología y su funcionalidad.  

Además de ello se tiene el testimonio de Sutta (2024) donde refiere que:  

Hace cinco años lo restauraron y escuche hablar de muy joven que el obispo 
Manuel de Mollinedo y Angulo, en una declaración dijo que era uno de los 



103 
 

templos más hermosos de la región. Es una construcción sorprendente, con 
doble adobe, de paredes bien anchas. Los palos del techo del templo son 
de uno solo y no son enlazados.  

3.2.1. Planta del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 La planta del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana es rectangular, 

característico de la arquitectura religiosa colonial. Este diseño constituye un 

espacio largo y estrecho, dirigiendo la atención de los feligreses hacia el altar 

mayor. De acuerdo con la documentación de archivo, el templo San Pedro 

Apóstol, correspondiente al inventario de la Iglesia Parroquial de Quiquijana:   

Es de una sola nave, sin cruceros, formada de adobes toda ella, esepto tres 
arcos de cal y ladrillos que forman dos de ellos las portadas y uno arco toral. 
Tiene torre del mismo material que el resto del edificio con cuatro campanas, 
una de ellas rajada (AAC, Sección Republicana: 1910. C-XLV, 1,22, f. 2). 

 Para mayor detalle véase el ANEXO 1. La construcción inicial del templo 

San Pedro Apóstol de Quiquijana habría sido en adobe, un material abundante 

y accesible en la región. Cabe mencionar que el uso de adobe en las 

construcciones coloniales, se debía no solo a la disponibilidad de recursos, sino 

también a las técnicas de construcción asimiladas de las culturas prehispánicas. 

Con el tiempo se fueron agregando materiales que reforzaron la estructura del 

templo, como el cal y ladrillos, mejorando su resistencia de la construcción. 



104 
 

3.2.2. Interior del templo 

3.2.2.1. Nave. 

Imagen 2: Nave del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

La nave del templo de Quiquijana presenta una planta rectangular. Los 

muros están construidos con adobe y piedra, lo que concede una base sólida 

estructural. En el techo, se pueden apreciar las vigas de madera que sostienen 

la cubierta, una técnica tradicional de la época colonial. En la parte central se 

puede observar que “[…] de la elevación se ve el perfil de la nave en un primer 

plano con la cobertura a dos aguas, notándose asimismo en un tercer plano la 

sobre elevación del techo que corresponde al presbiterio” (Gudiel, 2007, pp.14-

15). 

La nave del templo presenta elementos arquitectónicos y detalles 

ornamentales que evidencian la arquitectura y el arte religioso colonial, como las 

pinturas murales y lienzos de escenas bíblicas y sagradas, el púlpito de madera 

y los retablos de estilo barroco ubicados en los laterales de la nave y decorados 



105 
 

en pan de oro que dan un aspecto profuso al templo. En el muro testero de la 

nave se puede apreciar el altar mayor de estilo barroco, situado tras el arco toral 

de medio punto. 

3.2.2.2. Cubierta.  
Imagen 3: Cubierta del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 La cubierta del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana, es una 

estructura tradicional de la arquitectura colonial, presenta una estructura a dos 

aguas con descanso. Está formada por vigas de madera dispuestas en un patrón 

regular, muestra un trabajo en arte sonado con casetones que contienen mas de 

mil medallones de ornamentación vegetal.   



106 
 

3.2.2.2.1. Presbiterio. 

Imagen 4: Presbiterio del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

El presbiterio es el espacio sagrado donde se realiza la Santa Misa, su 

nombre proviene de la función que cumple, debido a que es el lugar donde se 

ubica el clérigo durante la celebración de la liturgia. El presbiterio del templo San 

Pedro Apóstol de Quiquijana se encuentra en la parte frontal y elevada del 

templo, separada de la nave del templo por un arco triunfal. En los muros del 

presbiterio se puede apreciar lienzos coloniales de diferentes dimensiones, 

además de restos de pinturas murales en tempera seca, las paredes laterales 

están compuestas en la base con cal y canto sin mamposteo definido. En la parte 

central del presbiterio encontramos una mesa tallada en madera y un podio de 

madera. 



107 
 

3.2.2.3. Retablo del Altar Mayor. 

Imagen 5: Retablo del Altar Mayor del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

En cuanto a la descripción del detalle artístico, el retablo del altar mayor del 

templo San Pedro Apóstol, es el elemento visual más resaltante del templo, 

elaborado con madera de cedro y dorado con pan de oro. Sigue un estilo 

plateresco, por la linealidad de las columnas, y su cornisa, con ciertos elementos 

del estilo rococó.  

En cuanto a la devoción a un santo patrón Marzal (1999)refiere, “en el éxito 

popular de ciertos cristos, vírgenes y santos se a querido ver raíces indígenas 

milenarias desde una perspectiva un tanto sincretica”(p. 161). Un claro ejemplo 

asociado a San Pedro es la existencia de una huaca en la zona donde se ubica 



108 
 

el retablo del altar mayor por lo que Jesús le dijo en esta piedra construirás mi 

templo. 

El retablo del altar mayor presenta tres calles, dos cuerpos, una coronación 

y remate, además de un tabernáculo repujado en plata en la parte inferior. La 

calle central presenta enchapaduras de plata. 

En un inventario del templo de Quiquijana realizado en 1910, el altar mayor 

constituía de:  

[…] un frontal con falta de pequeñas piezas, cinco graderías cuatro 
columnas, dos puestas de tabernáculo, sin remate del mismo, dos graderías, 
dos columnas con su coronación y un sagrario. Siete espejos de Venecia, 
una colección de doce cuadros, representan los apóstoles, otra id [colección] 
de ocho, representan la vida del Salvador, cuatro de estos malogrados. Otra 
id [colección] de diez cuadros que representan los PP [Padres] de la Yglesia 
algunos de ellos malogrados. (AAC, Sección Republicana: 1910. C-XLV, 
1,22, f. 4). 

En el primer cuerpo del retablo del altar mayor, en la calle central, se 

encuentra un Cristo crucificado de estilo manierista, flanqueado en lateral 

derecho con el lienzo del Doctor San Jerónimo, y por el lateral el izquierdo, San 

Gregorio. En el segundo cuerpo, en la hornacina central se encuentra San Pedro 

Apóstol, con su tiara papal y una cruz pontifical de tres niveles. En el lateral 

derecho se encuentra San Agustín de Hipona, mientras que, en el izquierdo, San 

Ambrosio.  

En la coronación, en la hornacina central, se encuentra el lienzo de la 

resurrección de Jesús, flanqueado por las imágenes de San Pedro y San Pablo. 

Todo el retablo está rematado por un dosel.  

Los lienzos que rodean el retablo mayor, son del pincel de Salvador 

Sandoval Inca, quien pintó escenas de la vida de San Pedro, para el templo de 

Quiquijana.  



109 
 

3.2.2.4. Arco Toral o Triunfal 

Imagen 6: Arco triunfal o toral del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

El templo de Quiquijana presenta un arco triunfal de estilo carpanel, 

revestido con yeso. Está ubicado entre el presbiterio y la nave central, por lo que 

divide ambos espacios, definidos como lo sagrado, que viene a ser el presbiterio, 

y lo profano, que vendría a ser la nave central. 

 

 

 

 

 



110 
 

3.2.2.5. Sotacoro y coro. 
Imagen 7: Sotacoro y coro del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

El coro y sotacoro del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, forman 

parte importante de la estructura arquitectónica del templo, por ser el espacio 

litúrgico y musical.  

El sotacoro se encuentra debajo del coro, es el primer espacio al que 

acceden los feligreses, actuando como un vestíbulo entre el exterior y el interior 

sagrado del templo. En este ambiente se puede apreciar la puerta de dos hojas 

o doble jamba, con un diseño de paneles y un arco de medio punto que enmarca 

la entrada, además de algunas imágenes religiosas como la Santísima cruz, el 

Santo Sepulcro y algunas pinturas religiosas en ambos lados del sotacoro, que 

corresponden a San Anastasio, San Blas, San León Magno y San Ambrosio.  

En cuanto a la decoración:  

[…] de la iglesia de Zurite en los arcos del sotacoro también presenta las 
mismas puntillas de encaje que en Quiquijana; aquí son elemento 



111 
 

predominante. Tiene además cuadrifolias en las enjutas y grandes 
rosetones en el tumbado (Meza y Gisbert, 1982, p. 242). 

En cuanto al coro alto, construido en madera y con barandilla con 

balaustres también de madera que rodea el coro en forma de “U”. El coro se 

eleva sobre el sotacoro del templo, ideal para la producción de la música y los 

cánticos en la celebración de la liturgia. En el muro que está detrás del coro, se 

puede observar un pequeño vano cuadrangular, que ilumina el espacio con luz 

natural.  

3.2.2.6. Púlpito. 
Imagen 8: Púlpito del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

El púlpito del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, es una obra artística 

colonial, ubicado en el muro lateral izquierdo del templo, el cual destaca por sus 

detalles barrocos y ornamentación profusa. Este púlpito, tallado en madera y 

dorado en pan de oro, fue diseñado para realizar las homilías y la catequesis de 



112 
 

los aborígenes, durante la evangelización en la colonia. En su estructura se 

incluye siete elementos: festón, base, tasa o cátedra, cornisa, antepecho, 

tornavoz y remate. En la tasa del púlpito se puede apreciar filigranas y 

columnillas que dividen la tasa en cuatro espacios, enmarcados en arcos de 

medio punto, resaltando en uno de ellos la imagen de San Pedro Apóstol. En el 

antepecho se puede apreciar la imagen de San Dionisio, primer obispo de París 

y mártir, conocido como Apóstol de las Galias. El antepecho está superado por 

el símbolo de las llaves y la mitra pontifical de San Pedro Apóstol, a quien está 

advocado el templo de Quiquijana. Todo el púlpito esta rematado por un dosel.  

3.2.2.7. Sacristía. 
Imagen 9: Sacristía del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

La sacristía es el espacio donde se guardan los objetos utilizados durante 

las misas litúrgicas, por lo que se ubica cerca al altar mayor del templo, no siendo 

accesible para el público en general. Contiene elementos sagrados, como 



113 
 

relicarios, ornamentos litúrgicos, estolas y las vestimentas ceremoniales del 

clérigo encargado de celebrar las misas, resguardados en armarios o alacenas.  

En el año 1910, en la sacristía del templo existían diferentes ornamentos y 

objetos, indicados en el Inventario de la iglesia parroquial de Quiquijana: “En la 

sacristia hay un armario grande y dos pequeñas para guardar ornamentos, una 

alasena con chapa y llave, una pila de piedra negra, un escaparate, un facistol, 

un teneblero”. (AAC, Sección Republicana: 1910. C-XLV, 1,22, f. 5). 

 En la parte superior, la sacristía posee frisos policromados con 

medallones que contienen el anagrama “IHS” (Iesus Hominum Salvator, que 

significa "Jesús, Salvador de los hombres). Debajo se puede apreciar dos 

imágenes en bulto contenidas en nichos, en el lado izquierdo se encuentra la 

Virgen de la Soledad, mientras que en el lado derecho la Virgen Asunta. 

Así mismo la sacristía presenta pintura mural donde se aprecia elementos 

vegetales, falsos medallones, tapizados, el cual da cuenta de la importancia que 

tuvo la pintura mural en el sur andino. 

3.2.2.8. Baptisterio. 

El baptisterio es el pequeño espacio utilizado para la celebración del primer 

sacramento, el bautismo, un rito de adopción y admisión del cristianismo, que 

representa el comienzo de una vida nueva como disipalo de Jesucristo. El 

elemento central del baptisterio del templo es la pila bautismal.  



114 
 

Imagen 10: Pila bautismal del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

La pila bautismal, compuesta por un pedestal y un vaso, está elaborada en 

piedra tallada y decorada con relieves. Dicho pedestal está situado sobre una 

plataforma elevada, presenta una base circular que se ensancha hacia abajo, de 

donde se eleva un pequeño fuste que sostiene el vaso de la pila bautismal, el 

cual está policromado con tonos rojizos sobre una basa azul y con motivos 

florales, lo que añade arte y color a la pila bautismal. Asimismo, el vaso presenta 

lazos blancos que podrían haber sido colocados por la celebración de un 

bautismo reciente. Finalmente, en la parte posterior se puede apreciar una 

ventana con barrotes, que permiten la iluminación natural del baptisterio.  La pila 

bautismal según las características que presenta es de estilo Neoclásico. 

 

 

 



115 
 

3.3.3. Exterior del templo. 

3.3.3.1. Imafronte y Cruz Atrial. 
 

Imagen 11: Imafronte del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

El imafronte del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, evidencia 

elementos estéticos de la tradición española con influencias locales, tales como 

elementos vegetales, característico de la arquitectura colonial andina.  

La estructura, sencilla y austera, se extiende horizontalmente en el espacio, 

construida con adobe sobre una base de piedra, que otorgan solidez a toda la 

estructura del templo, presenta paredes con un tono de color albo. En el centro 

se ubica la entrada principal o portada de fieles del templo.  



116 
 

Imagen 12: Portada de fieles del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 La Portada de fieles, elaborado en ladrillo, presenta un arco de medio 

punto, flanqueado por columnas sencillas en cada lado que refuerzan la entrada 

al templo. La entrada principal está enmarcada por un frontón triangular que 

adorna la parte superior, decorado con motivos religiosos y ornamentales, y 

pintado con colores vibrantes como el rojo, verde, azul y amarillo. Resalta las 

imágenes de San Pedro, a quien esta advocado el templo de Quiquijana y la 

Virgen de la Candelaria o Virgen Purificada con su manto, ambas enmarcadas 

en medallones. En el hastial se puede apreciar una concha venera coronada con 

la figura de un amorcillo.  

Debajo del frontón triangular se ubicada una franja horizontal que separa el 

frontón de la puerta, donde se encuentra una inscripción en español, que indica: 

“ALABADO SEA EL SANTÍSIMO SACRAMENTO DE LA ALTAR I LA VIRGEN 

CON”. Tal inscripción está rodeada en los laterales con decoraciones florales 

estilizadas.  Además, en cada lado del frontón se observan medallones en cuyo 

centro contienen el símbolo de las llaves entrecruzadas o puestas en sotuer, que 



117 
 

representan las llaves del reino de los cielos, coronada con la tiara papal 

pontifical de San Pedro. La portada de fieles es de estilo neoclasico. 

Otro elemento religioso y simbólico del templo es su cruz atrial que se 

encuentra delante de la fachada principal, pero fuera del cerco perimetral.  

Imagen 13: Cruz atrial del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

La cruz atrial del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, es una escultura 

tallada en piedra y elevada sobre un pedestal de tres niveles con base cuadrada. 

La cruz atrial es un símbolo central en el cristianismo, además de ser uno de los 

primeros elementos que los aborígenes veían al acercarse al templo y en 

algunos casos servía como un punto de encuentro para la población, por ser un 

símbolo de fe y una herramienta de evangelización.  

3.3.3.2. Cerco Perimetral. 

El cerco perimetral del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, integra 

toda la estructura metálica que se extiende a lo largo del perímetro del templo, 

permitiendo su visualización desde el exterior, mientras que lo separa de la calle.   



118 
 

3.3.3.3. Torre Campanario. 

Imagen 14: Torre campanario del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

En los templos la torre campanario es una estructura alta diseñada para 

albergar las campanas, usadas para convocar a los feligreses. Esta estructura 

puede estar adosada o exenta al templo.  

El templo colonial de San Pedro Apóstol de Quiquijana, en el margen 

derecho, presenta una torre campanario adosada, es decir que está unida al 

templo y comparte algunas paredes laterales. La torre campanario, de estilo 

renacentista, es uno de los elementos más importantes de toda la estructura 

arquitectónica del templo, el cual resalta por su altura y vigorosidad. En toda la 

estructura se distingue claramente dos cuerpos: 

La base de la torre y el campanario con vanos de arcos de medio punto 
hacia los cuatro lados de las fachadas. Se puede afirmar que la estructura 
de la torre es independientemente a la estructura de la nave, por la 



119 
 

existencia de la pequeña junta de construcción que se percibe en el pasaje 
de acceso a la torre.  Sus fachadas tienen un perfil lleno y continuo desde la 
cabecera del campanario hasta la base de la misma, acentuados por los 
vanos de arco de medio punto del campanario y los pequeños vanos 
rectangulares en el primer cuerpo a excepción de la fachada oeste y sur 
(Gudiel, 2007, p. 15). 

La torre campanario, además de contener las campanas, también 

representa un símbolo de permanencia de la fe de los pobladores de Quiquijana, 

puesto que, la función principal de la torre campanario fue reunir a los aborígenes 

para escuchar la palabra de Dios, como lo hacen muchos creyentes hoy en día.  

Contiguo a la torre campanario se puede apreciar la fachada de pie de nave 

del templo.  

Imagen 15: Fachada de pie de nave del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

La fachada de pie de nave muestra en un estilo neoclásico, con elementos 

clásicos como columnas y arcos, pintados en un tono claro con detalles en color 



120 
 

terracota. La parte superior de la fachada se encuentra protegida por un tejado 

a dos aguas.  

 En el centro de la fachada se aprecia la portada de ladrillo compuesta de 

un cuerpo, el remate y dos calles, acompañada en los laterales por dos columnas 

pareadas. La puerta, de dos golpes, presenta un arco de medio punto con 

dovelas de ladrillo y rematadas con roscas en cuyas enjutas existen dos 

hornacinas con arcos de medio punto. Sobre el arco se enmarca un 

entablamento o cornisamento sencillo coronado por un frontón triangular, el cual: 

[…] está constituido por un elemento central, que es una hornacina de medio 
punto provista por dos columnas laterales que terminan en una cornisa. 
Encima de este remate hay un vano de ventana que da hacia el sotacoro 
hasta el sector izquierdo de la nave se observa el bloque del baptisterio que 
tiene en la parte central un vano de ventana tapiado (Gudiel, 2007, p. 15). 

Los elementos arquitectónicos reflejan la combinación estética del templo 

de San Pedro Apóstol de Quiquijana, convirtiéndolo no solo en un centro de culto, 

sino también en un testimonio del arte religioso en el contexto andino colonial.  

3.3.3.4. Techumbre 

El techo o techumbre también forma parte importante de la estructura 

arquitectónica de los templos. Cumple dos funciones: primero, proteger el templo 

de posibles daños como los cambios climáticos, y segundo, complementar el 

estilo estético y visual de la estructura del templo. La techumbre del templo San 

Pedro Apóstol de Quiquijana, de teja sobre una estructura de madera, presenta 

un orden de par y nudillo, con tirantes sostenidos por ménsulas de madera que 

sobresalen por las cabeceras de los muros izquierdo y derecho. La superficie del 

techo en la parte interior, después de la restauración del año 2019, exhibe la 

técnica del estuco, compuesta por sulfato de calcio (yeso) y agua, el cual está 

se enchacla con el carrizo y se reviste con la mezcla del yeso con agua que 

gradualmente se ira fraguando. 

Anteriormente las paredes y el techo del templo eran totalmente 

policromadas al igual que otros templos rurales, como, por ejemplo, 

Andahuaylillas y Chinchero. Sin embargo, debido al deterioro, hoy en día solo se 



121 
 

puede apreciar algunos vestigios de las pinturas murales en lugares 

determinados. 

El desarrollo de la pintura en el Cusco se dio en los inicios de la época 

colonial, donde el Cusco recibió a un grupo de pintores hispano-flamenca, cuya 

influencia en el arte local aún no se ha establecido completamente. Los primeros 

registros de artistas en la ciudad datan de “1545, cuando Juan Gutiérrez de 

Loyola, Juan de Fuentes y Francisco de Torres trabajaban como pintores y 

doradores en la iglesia principal. Alrededor de 1565, se tiene constancia de la 

presencia del pintor Pedro de Cáceres, y poco después de Diego Rodríguez, 

Sebastián Márquez, Juan Ponce y el Florentino Pedro de Santángel” (Milla, 1998, 

p. 375). 

 Para este caso, los artistas desempeñaron un papel importante en la 

elaboración de las primeras obras de arte religiosas en la ciudad, sirviendo como 

precursores de la conocida escuela cusqueña de la pintura.  



122 
 

3.4. Lienzos del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

3.4.1. Lienzo de San Pedro  
Imagen 16: Lienzo de San Pedro Apóstol del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico del lienzo  

El lienzo muestra a San Pedro, un personaje central en la iconografía cristiana, 

conocido como el primer Papa. San Pedro fue uno de los apóstoles más 

importantes en la iglesia católica, cuya representación iconográfica presenta 

unas llaves que lo definen como el guardián de las llaves del reino de los cielos.  

Descripción iconográfica  

El lienzo de San Pedro, ubicado en el presbiterio del templo, está elaborado en 

un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles ornamentales que rodean 

la pintura. San Pedro lleva una túnica blanca con un manto rojo que cubre su 

hombro derecho. Además, está rodeado por un halo de luz alrededor de su 



123 
 

cabeza. Su postura refleja devoción con una mano en el pecho y en la otra una 

llave. En la parte posterior se puede apreciar un paisaje y un templo.  

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es el pintor 

Salvador Sandoval Inca.  

3.4.2. Lienzo de Santiago el Menor apóstol  
Imagen 17: Lienzo de Santiago el Menor Apóstol del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis Iconográfico  

Santiago el Menor Apóstol, conocido como un patrón de las causas 

imposibles, es representado como un hacha que recuerda su martirio. Su 

presencia en el templo inspira a los fieles recurrir a Santiago el Menor Apóstol 

en tiempos de necesidad.  

 



124 
 

 

Descripción iconográfica.  

El lienzo de Santiago el Menor Apóstol, ubicado en el presbiterio del templo, 

está elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles 

ornamentales que rodean la pintura. Santiago el Menor Apóstol lleva un hacha 

en la mano izquierda y un libro en la derecha, haciendo alusión a su martirio y 

su relación con las escrituras. Presenta un hábito oscuro con un manto dorado 

que lo cubre. Alrededor de su cabeza se puede apreciar un halo de luz, lo que 

indicaría su santidad y representación divina. En el fondo se aprecia un paisaje 

sencillo con vegetación.  

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es el pintor 

Salvador Sandoval Inca.  

3.4.3. Lienzo de Santiago Peregrino 
Imagen 18: Lienzo de Santiago Peregrino del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 



125 
 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

Santiago Peregrino, es una de las representaciones más populares del 

apóstol Santiago el Mayor, o Santiago Matamoros. Suele ser pintado con un 

bordón o bastón, una calabaza para líquidos, que cuelga del bordón, un 

sombrero, y la esclavina, una especie de capa o manto. La peregrinación de 

Santiago, no solo representa una voluntad física, sino también un camino hacia 

la verdad y la fe.   

Descripción iconográfica 

El lienzo de Santiago Peregrino, ubicado en el presbiterio del templo, está 

elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles 

ornamentales que rodean la pintura. El lienzo representa a Santiago con una 

expresión tranquila y serena. Presenta una túnica marrón con una capa del 

mismo tono, y un sobrero que lleva en la espalda, mientras que, en su mano 

derecha sostiene una lanza, característico de Santiago Matamoros. Alrededor de 

su cabeza se aprecia un halo de luz.  En el fondo del lienzo se aprecia un paisaje 

rural, con imágenes que parecen representar parte del camino que recorre como 

montañas y árboles.   

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.  

3.4.4. Lienzo de Santo Tomás Apóstol  
Imagen 19: Lienzo de Santo Tomás Apóstol  del templo San Pedro Apóstol de 



126 
 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

Santo Tomás Apóstol, uno de los doce apóstoles de Jesús, suele ser 

representado como el rostro joven y un aspecto tranquilo, además de una nariz 

prominente y cabello oscuro. Eleva su mano derecha como un gesto tras la 

incredulidad inicial de la resurrección de Jesús y más tarde la Asunción de la 

Virgen María. Por lo que, su iconografía recuerda a los fieles la importancia de 

la fe, incluso en medio de la duda. 

Descripción iconográfica 

El lienzo de Santo Tomás Apóstol, ubicado en el presbiterio del templo, 

está elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles 

ornamentales que rodean la pintura. El lienzo representa a Santo Tomás Apóstol, 

con un rostro joven y sereno, levantando la mano derecha, y con el cuerpo 

girando hacia la izquierda. Viste una túnica oscura y un manto en tono rojizo, 

rodeado por un halo de luz alrededor de su cabeza. En el fondo se apreciar un 

paisaje rural con templos y vegetación.  

 



127 
 

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.  

3.4.5. Lienzo de San Andrés. 
Imagen 20: Lienzo de San Andrés del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

 Iconográficamente San Andrés, uno de los doce apóstoles de Jesús, es 

acompañado con una cruz en forma de “X” o sotuer, debido a que él mismo pidió 

ser crucificado en una cruz diferente a la de Jesús, por no considerarse digno de 

morir como su maestro. Su iconografía representa el sacrifico y humildad, 

inspirando a los fieles a seguir su ejemplo de abnegación y devoción a Cristo. 

Descripción iconográfica 

El lienzo de Santo Tomás Apóstol, ubicado en el presbiterio del templo, 

está elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles 



128 
 

ornamentales que rodean la pintura. En el lienzo, San Andrés, lleva su cruz en 

forma de “X”, recordando su martirio atado a la cruz. Viste una túnica verde 

oscura, con una capa rojiza también en tono oscuro. Alrededor de su cabeza se 

aprecia un halo de luz.   

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.  

3.4.6. Lienzo de la Virgen Purificada 
Imagen 21: Lienzo de la Virgen Purificada del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico 

La Virgen Purificada, también conocida como Nuestra Señora de la 

Candelaria, es una advocación mariana, que suele ser representado con velas 



129 
 

encendidas, que significa la luz que guía y purifica. Así mismo, es representada 

llevando en su brazo al Niño Jesús. Su iconografía representa la purificación y 

luz espiritual que deriva de Cristo. 

Descripción iconográfica 

El lienzo de la Virgen Purificada, ubicado en el presbiterio del templo, 

presenta un marco dorado que circunda la pintura. En el centro del lienzo, se 

encuentra la imagen sagrada de la Virgen Purificada, vestida con un manto 

dorado y adornada y enmarcada por un fondo de flores que representa la 

naturaleza y fertilidad. Alrededor de la Virgen se puede apreciar cuatro ángeles 

pequeños que la acompañan, dos de ellos la coronan como reina de los cielos. 

En las esquinas del lienzo se puede apreciar tres ángeles musicales y un pastor 

en actitud ferviente con un pequeño cordero.  

Estilo  

El lienzo es de estilo barroco. El autor es anónimo, es del siglo XVII. 

3.4.7. Lienzo de San Antonio Abad  

Imagen 22: Lienzo de San Antonio Abad del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 



130 
 

Análisis iconográfico  

La iconografía de San Antonio Abad, muestra a un Santo anciano conocido 

como San Antón, el padre del monacato y protector de las tentaciones 

demoníacas. Generalmente los elementos iconográficos que lo acompañan son 

el bastón en forma de Tau “T”, asociada a la cruz, un cerdo, relacionado a la 

protección de los animales, y el fuego, que hace referencia a las tentaciones de 

la cual protegía a los fieles.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de San Antonio Abad, ubicado en el presbiterio del templo, 

presenta un marco dorado con chorcholas (hojarasca) que circunda la pintura. 

San Antonio Abad está representado con una barba larga y canosa. Viste un 

hábito azul cubierto por un manto rojizo oscuro, en su mano sostiene un libro, 

que simboliza su sabiduría y dedicación al estudio de las escrituras y vida 

ascética. Alrededor de su cabeza se aprecia un halo luminoso, una 

representación divina como hombre Santo que vivió en comunión con Dios  

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.  



131 
 

3.4.8. Lienzo de San Pablo de Tarso.  
Imagen 23: Lienzo de San Pablo de Tarso del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

San Pablo de Tarso es un personaje decisivo en los inicios del cristianismo 

durante la época apostólica, por ser el primer teólogo que sintetiza la doctrina 

cristiana. Uno de sus atributos más característicos es la espada que representa 

su martirio, cuando fue decapitado en Roma.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de San Pablo de Tarso, ubicado en el presbiterio del templo, 

presenta un marco dorado con chorcholas que circunda la pintura. En el lienzo 

se representa a San Pablo de Tarso, con una cabeza alargada y barba, cubierto 

con una túnica blanca y un manto rojo. En la mano derecha lleva la espada que 

simboliza su martirio. De su cabeza emana un halo de luz que simboliza su 

iluminación divina y su papel importante en la difusión del cristianismo.   



132 
 

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         

3.4.9. Lienzo de San Juan Bautista. 
Imagen 24: Lienzo de San Juan Bautista del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

San Juan Bautista, primo de Jesús e hijo de Isabel y Zacarías, fue un 

profeta del Antiguo Testamento. Suele ser representado con un cordero, símbolo 

que recuerda la palabra de Cristo “He aquí el Cordero de Dios, que quita el 

pecado del mundo”. En otros casos aparece apoyado sobre el tronco de un árbol, 

de donde sale una rama en la que apoya un libro.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de San Juan Bautista, ubicado en el presbiterio del templo, 

presenta un marco dorado con chorcholas que circunda la pintura. San Juan 

Bautista está representado con un rostro joven y una barba, viste una túnica 



133 
 

oscura y un manto rojizo. Alrededor de su cabeza se aprecia un halo de luz. En 

su mano izquierda sostiene un tronco seco, mientras que, en su mano derecha, 

sostiene un libro que representa su sabiduría y relación con el evangelio. 

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.  

3.4.10. Lienzo de San Simón.  
Imagen 25: Lienzo de San Simón del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

El Apóstol San Simón, también conocido como Simón el Zelote o Simón el 

Cananeo, fue uno de los doce apóstoles de Jesús. Suele ser representado 

portando un libro y una sierra, símbolo de su martirio, debido a que, según la 

tradición cristiana, fue martirizado siendo cortado en dos con una sierra. 

 



134 
 

Descripción iconográfica 

El lienzo de San Simón, ubicado en el presbiterio del templo, presenta un 

marco dorado con chorcholas que circunda la pintura. San Simón está 

representado con un rostro joven y barba, rodeado por un halo de luz en su 

cabeza. Viste una túnica oscura y un manto rojo también en tono oscuro. En sus 

manos lleva una sierra, como símbolo de su martirio. Alrededor de su cabeza se 

puede apreciar un halo de luz.  

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.  

3.4.11. Lienzo de San Longinos.  
Imagen 26: Lienzo de San Longinos del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 

 



135 
 

Análisis iconográfico  

San Longinos, según la tradición cristiana, es conocido por haber 

atravesado el costado de Jesús con una lanza, causándole una herida de donde 

broto sangre y agua. Este acto, aunque inicialmente de violencia, se convierte 

en un símbolo de fe y conversión, ya que Longinos se convierte al cristianismo 

después de contemplar la muerte de Cristo.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de San Longinos, ubicado en el presbiterio del templo, presenta 

un marco dorado con chorcholas que realza la pintura. En el lienzo San Longinos, 

sostiene una larga lanza en su mano derecha, como símbolo de su conversión 

cristiana. Lleva un atuendo oscuro con una capa roja, alrededor de su cabeza se 

aprecia un resplandor o halo de luz que se atribuye a su santidad. 

Estilo  

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el 

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anónimo.  

 

 

 

 

 

 

 

 



136 
 

3.4.12. Lienzo de la enfermedad de Lázaro.  
Imagen 27: Lienzo de la enfermedad de Lázaro del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

La enfermedad de Lázaro, es un episodio bíblico relatado en el evangelio 

de San Juan. Este evangelio relata una enfermedad grave que tuvo Lázaro, por 

lo que sus hermanas envían un mensaje a Jesús por su ayuda. Jesús, acude 

varios días después, encontrando a Lázaro ya fallecido y sepultado.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de la enfermedad de San Lázaro, ubicado en el presbiterio del 

templo, presenta un marco dorado que realza la pintura. En el centro del lienzo 

se aprecia a Lázaro, acostado en su lecho con signos de debilidad y agonía. Se 

encuentra acompañado por mujeres y hombres que buscan atenderlo y cuidarlo. 

La ausencia de Jesús añade un tono de angustia e incertidumbre al lienzo, 

reflejando un momento de dolor. En el fondo se aprecia un entorno doméstico 

con detalles de mobiliario y elementos de la época.  



137 
 

Estilo  

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Serie que 

fue pintada durante los años de 1650 a 1659. 

3.4.13. Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de 
Lázaro. 

Imagen 28: Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de 
Lázaro, del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

La escena donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de 

Lázaro, se basa en el evangelio de Juan (11:33-35), cuando Jesús llega a 

Betania después de la muerte de Lázaro y encuentra a sus hermanas, Marta y 

María, profundamente desoladas. Jesús al ver su dolor se conmueve y llora, 

mostrando su compasión y humanidad. Este acto refleja un vínculo entre lo divino 

y lo humano.  

 



138 
 

Descripción iconográfica 

El lienzo, ubicado en el presbiterio del templo, presenta un marco dorado 

que circunda la pintura. Se puede apreciar a Jesús, con una túnica azul y un 

manto rojo, desprendiendo un halo de luz alrededor de su cabeza, como símbolo 

de su santidad y divinidad. Junto a él, las dos hermanas de Lázaro, una de pie y 

otra arrodillada, ambas mirando a Jesús con esperanza y desesperación. En el 

fondo se nota observadores que aprecian la escena.  

Estilo  

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Fue pintado 

despues del terremoto de 1650 y concluido en el año 1659.  

3.4.14. Lienzo de la resurrección de Lázaro.  
Imagen 29: Lienzo de la resurrección de Lázaro, del templo San Pedro Apóstol 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 



139 
 

Análisis iconográfico  

El relato de la resurrección de Lázaro, se detalla en el evangelio de Juan 

(11:1-44). Después de expresar su conmoción por el dolor de las hermanas de 

Lázaro, Jesús, se dirige al sepulcro, donde primero reza y ordena a Lázaro que 

salga de su tumba, quien resucita, aún envuelto en vendas funerarias. Este 

milagro de Jesús, transmite un mensaje piadoso de la victoria sobre la muerte a 

la humanidad.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de la resurrección de Lázaro, ubicado en el presbiterio del templo, 

presenta un marco dorado que realza la pintura. La composición principal del 

lienzo se centra en la escena de la resurrección de Lázaro, mostrando a Jesús 

con un rostro de solemnidad y compasión, rodeado por un halo de luz en su 

cabeza y vistiendo un hábito oscuro con un manto blanco. Lázaro, en una postura 

sentada, es ayudado a despojarse de sus vendas funerarias, mientras otros 

espectadores, entre los discípulos y la comunidad, observan la escena con 

gestos de asombro.  

Estilo  

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Data del año 

de 1659.  

 

 

 

 

 

 

 



140 
 

3.4.15. Lienzo donde se levanta el sudario de Lázaro. 
Imagen 30: Lienzo donde se levanta el sudario de Lázaro, del templo San Pedro 

Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

Después de la resurrección de Lázaro, Jesús indica: “Desatadlo y dejadle 

ir”, es en ese momento que se empieza a quitar el sudario. Este hecho puede 

entenderse como la liberación de Lázaro de la muerte, no solo como un milagro 

bíblico, sino también como la redención, resurrección y la promesa de la vida 

eterna.   

Descripción iconográfica 

El lienzo donde se levanta el sudario de Lázaro, ubicado en el presbiterio 

del templo, presenta un marco dorado que realza la pintura. En el centro se 

encuentra Lázaro, sentado, envuelto en un sudario blanco, mirando a Jesús, 

mientras es despojado de dicho sudario. Jesús se encuentra de pie, en el lado 

derecho, con una expresión de calma, mirando al cielo y las manos juntas. Lleva 

un manto en tono rosado y una túnica azul oscuro. Alrededor de su cabeza se 



141 
 

aprecia un halo de luz. Las hermanas de Lázaro están presentes en la escena, 

con las manos extendidas hacia él, una de ellas, arrodillada y la otra hermana de 

pie. En el fondo se puede apreciar espectadores y discípulos de Jesús, algunos 

con expresiones de asombro y otros con reverencia.  

Estilo  

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Pertenece 

al año de 1659.  

3.4.16. Lienzo de San Vicente Ferrer.  
Imagen 31: Lienzo de San Vicente Ferrer, del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 



142 
 

Análisis iconográfico  

San Vicente Ferrer, fue un Santo Domínico, conocido por su rol como 

predicador y su dedicación a la lucha contra el mal. Realizó varios milagros 

alzando su dedo índice, por lo que suele ser representado con el dedo índice 

alzado hacia el cielo y un par de alas en su espalda.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de San Vicente Ferrer, ubicado en el presbiterio del templo, 

presenta un marco dorado que realza la pintura. San Vicente Ferrer aparece 

vestido con el hábito tradicional de la orden de los Dominicos, con una túnica 

blanca y una capa negra. Las alas que adornan su espalda lo convierten en un 

Ángel del Apocalipsis, nombre que se atribuye a los predicadores por su labor 

en el mundo. En su mano derecha sostiene un rosario que cuelga de su cintura, 

mientras que, en la izquierda sostiene un libro con escrituras. En la parte superior 

se encuentra la Virgen María, acompañada por figuras angelicales en actitud de 

vuelo sosteniendo unas trompetas. Al costado de la Virgen María, resalta la 

imagen de Cristo, sosteniendo un objeto similar a un trinche. En la parte inferior 

del lienzo se observa un sobrero rojo, una mitra papal y un pequeño niño en 

posición de cuclillas mirando a San Vicente Ferrer.  

3.4.17. Lienzo de Jesús Salvador del Mundo o Cristo Salvador 
Imagen 32: Lienzo de Jesús Salvador del Mundo, del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 



143 
 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

La imagen de Jesús Salvador del Mundo, es una de las iconografías 

cristianas más veneradas por los católicos, puesto que, representa a Cristo en 

su papel como salvador y protector de toda la creación, resaltando su victoria 

sobre el pecado y la muerte.  

Descripción iconográfica 

El lienzo de Jesús Salvador del Mundo, ubicado en el presbiterio del templo, 

presenta un marco dorado que realza la pintura. En el lienzo Jesús está 

representado con un rostro sereno, reflejando su rol como salvador y protector 

de la humanidad. Viste una túnica roja sencilla con un manto azul; el rojo 

simboliza su sacrificio, mientras que el azul representa su divinidad y autoridad 

celestial. Alrededor de su cabeza se puede apreciar un halo de luz, como símbolo 

de su divinidad. Con su mano derecha, Jesús realiza un gesto de bendición, 

mientras que, en su mano izquierda sostiene un orbe, o globo terráqueo, 

coronado por una cruz.  

 



144 
 

Estilo 

El lienzo es de estilo arcaizante por carecer de perspectiva, es de autor 

anónimo, y se remonta a los primeros años del siglo XVI, es probable que sea 

uno de los primeros lienzos, que tuvo como finalidad didáctica, y dar a conocer 

al hombre andino que cristo es el salvador del mundo. 

3.4.18. Lienzo de San Francisco de Asís.  
Imagen 33: Lienzo de San Francisco de Asís del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

San Francisco de Asís, suele ser representado con su hábito franciscano, 

característico de la orden que fundó, de color marrón atado a la cintura con un 

cordón de tres nudos, lo que simboliza los votos de pobreza, castidad y 

obediencia. Asimismo, es representado con estigmas, en sus manos y pies, un 

crucifijo, por su devoción a la Pasión de Cristo, una calavera, recordando la 

práctica de “memento mori” (recordar la muerte) y una biblia, como símbolo que 

representa su dedicación a las escrituras.  

 

 



145 
 

Descripción iconográfica 

El lienzo de San Francisco de Asís, está ubicado en el presbiterio del 

templo. En el lienzo San Francisco, presenta un hábito marrón oscuro, propio de 

la Orden de los Franciscanos, como símbolo de su humildad y pobreza. Lleva en 

la mano derecha un crucifijo, el cual contempla con una profunda devoción, 

reflejando su amor por el sacrificio redentor de Cristo. En la parte inferior se 

aprecia una calavera, símbolo de la muerte y la transitoriedad de la vida, junto a 

un libro o una biblia. 

3.4.19. Lienzo de la Virgen de la Inmaculada Concepción.   
Imagen 34: Lienzo de la Virgen Inmaculada Concepción del templo San Pedro Apóstol 

de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis iconográfico  

La imagen sagrada de la Virgen de la Inmaculada Concepción, es una 

advocación mariana, conocida también como la Purísima Concepción. 



146 
 

Representa a la Virgen María sin pecado original desde el primer instante de su 

concepción. Suele estar rodeada por atributos celestiales, como rosas que 

simbolizan su pureza, un halo de luz con rayos dorados, que emanan de la figura, 

una media luna y ángeles a sus pies. En el mundo andino se relaciona con la 

luna o “Killa”, por lo que, en sus elementos iconográficos aparece una luna. 

Descripción iconográfica 

El lienzo de la Virgen Inmaculada Concepción, ubicado en el presbiterio del 

templo, presenta un estilo manierista. En la obra, la Virgen presenta un rostro 

sereno con una expresión de dulzura y compasión, con las manos juntas en 

señal de oración. Viste una túnica rosa con un manto azul turquesa con un 

bordado dorado, que simboliza el cielo y su conexión divina. La Virgen se 

encuentra de pie sobre una media luna gris, con las puntas hacia arriba, mientras 

los ángeles sostienen el manto y la túnica. En el fondo se aprecian nubes con un 

cielo radiante, dando un efecto celestial y divino.  

Este lienzo pertenece al pincel de Bitti, teniendo en cuenta las proporciones 

del cuerpo, el rostro rafaelesco, y la utilización de los colores fríos. 

En el ande era muy importante la utilización de advocaciones marianas que 

menciona en sus tomos el jesuita Diego de Avendaño en el tomo sexto el cual, 

[…] contiene muchas cosas peculiares para el gobierno espiritual y temporal del 

virreinato del Perú […] por ejemplo, sobre la procesión del verbo de Dios, la 

gracia de Cristo, el culto mariano (Armas, 1999, p. 216). A raíz de estos tratados 

que plantea el jesuita en mención fue el empleo de advocaciones marianas como 

vehiculo de evangelización en los templos rurales. 

 

 

 

 

 



147 
 

3.4.20. Lienzo de la Virgen María y el niño Jesús con los Santos fundadores 
de las órdenes religiosas.  

Imagen 35: Lienzo de la Virgen María y el niño con los Santos fundadores de las 
órdenes religiosas. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

Análisis Iconográfico  

 El lienzo de la Virgen María y el niño Jesús, junto a los santos fundadores 

de las órdenes religiosas, muestra la exaltación y el poder celestial de la Virgen 

María, como la Reina del Cielo y como intercesora entre Dios y la humanidad, 

mientras que los Santos fundadores, en actitud devota, representan el papel de 

las órdenes religiosas en la difusión de la fe y el cuidado de los fieles. La 

presencia de elementos arquitectónicos resalta conexión entre los elementos 

celestiales y terrenales.  

Descripción iconográfica 

 El lienzo retrata la importancia de la Virgen María en la devoción cristiana 

de los fieles. En el centro de la obra, en la parte superior, se encuentra la Virgen 

María, entronizada y coronada sobre un pequeño templo, vestida con un manto 



148 
 

azul y una túnica roja, colores que representan su divinidad y pureza. Sostiene 

en su regazo al Niño Jesús, quien realiza una señal de bendición. La Virgen y el 

niño Jesús están rodeados por ángeles celestiales, algunos sosteniendo el 

templo donde se encuentra la Virgen y otros en actitud de adoración con atributos 

celestiales como flores. En la parte inferior de lienzo se aprecian los seis Santos 

fundadores de las órdenes religiosas, dispuestos en grupos de tres, flanqueando 

la escena central en actitud de oración. En el lateral izquierdo se encuentran 

santos con mitra y el báculo papal, como autoridades eclesiásticas, mientras que, 

en el lateral derecho, se encuentran religiosos con túnicas rojas y blancas, como 

San Ignacio de Loyola.  

El lienzo es de autor no identificado, se remonta a las ultimas décadas del siglo 

XVII. 

3.4.21. Lienzo de la crucifixión de Cristo con la Virgen María y María 
Magdalena. 

Imagen 36: Lienzo de la crucifixión de Cristo con la Virgen María y Maria Magdalena 
del templo San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 

 



149 
 

Análisis Iconográfico  

 El lienzo de la crucifixión de Jesús, retrata el dolor y sacrificio de Jesús, 

en la cruz. Comparte su sufrimiento con su madre, la Virgen María y con San 

Juan Bautista. Los elementos iconográficos que se utilizan para retratar el lienzo, 

como la calavera, enfatizan la escena del sacrificio de Cristo.  

Descripción iconográfica 

 El lienzo presenta un estilo manierista. En el centro de la composición se 

encuentra la imagen de Jesús crucificado, con la cabeza inclinada mirando hacia 

la Pachamama, y con heridas visibles como signo de su sufrimiento. En la parte 

superior de la cruz se aprecia la inscripción “INRI” (Iesus Nazarenus Rex 

Iudaeorum), que se traduce como: Jesús Nazareno Rey de los Judios. En el lado 

izquierdo de Cristo, se aprecia con una expresión de dolor y tristeza a la Virgen 

María, vestida con un manto azul oscuro y una túnica rosada. Mientras que, a en 

el lado derecho, se encuentra María Magdalena, con una túnica roja y un manto 

amarillo sosteniendo un libro, y con un rostro de pesar y tristeza. Al pie de la cruz 

se encuentra una calavera y huesos, haciendo referencia a la muerte y sacrificio 

de Cristo 

En la Semana Santa, el padre salía en su caballo y sus dos sacristanes, a 

peregrinar todas las comunidades durante quince días, empezando por la zona 

este hacia la parte sur, por la parte oeste y entraba por la parte norte. Daba 

explicaciones a los comuneros fieles en cuanto a la doctrina cristiana, 

verbigracia: el bautismo y las misas lo realizaban en las capillas de las 

comunidades (Sutta, 2024). 

Por la tonalidad del color se infiere que el pincel pertenece a un discipulo 

de Bitti, por los detalles pertenece a su escuela, y es probable que haya sido 

pintado en las primeras decadas del siglo XVII. 



150 
 

3.5. Retablos del templo de San Pedro Apóstol de Quiquijana. 

Los retablos ubicados en los laterales de la nave, están dedicados a una 

advocación particular, donde los fieles se acercan para hacer sus peticiones y 

realizar devociones particulares.  

3.5.1. Retablo de Nuestra Señora del Carmen 
Imagen 37: Retablo de la Virgen del Carmen del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 El retablo lateral de la Virgen del Carmen de estilo neoclásico, tallado en 

madera y estucado, se encuentra en el muro de la epístola, dentro del presbiterio 

del templo. Presenta una sola calle y un solo cuerpo, en cuya hornacina central, 

se encuentra la escultura de la Virgen del Carmen con un escapulario en la mano 

izquierda y sosteniendo al Niño Jesús en su mano derecha. La hornacina central, 

de fondo azulejo, está enmarcada en un arco de medio punto, flanqueada por 



151 
 

dos columnas decoradas en el tercer orden (corintio), con detalles dorados en la 

base y el capitel. En la coronación se puede apreciar un medallón circular con la 

imagen de la Virgen del Carmen y el niño Jesús. El retablo está decorado con 

patrones geométricos y simétricos en las paredes laterales de la hornacina 

central. La elaboración del retablo se remonta a finales del siglo XIX, por la 

presencia del losangeado. 

3.5.2. Retablo de la Virgen de los Dolores 
Imagen 38: Retablo de la Virgen de los Dolores del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 El retablo lateral de la Virgen Dolorosa o de las siete puñaladas, tallado 

en madera de estilo barroco, está ubicado en el muro del evangelio, dentro del 

presbiterio del templo. Presenta un cuerpo y una sola calle, en un tono rojo como 

color predominante, además de detalles dorados y decoraciones florales.  



152 
 

 En la hornacina central, enmarcado por un arco carpanel, se encuentra la 

imagen de la Virgen Dolorosa, vestida con un manto negro y coronada con una 

diadema de plata, mostrando una expresión de tristeza profunda. A su lado, se 

halla San Juan Evangelista, también conocido como Juan el Apóstol o San Juan, 

lleva un atuendo negro y dorado, con una mirada que refleja el dolor de 

presenciar la crucifixión de Cristo. 

 De acuerdo con un inventario de la iglesia parroquial de Quiquijana, 

realizado en 1910, el altar de la Virgen Dolorosa contaba:  

El altar de N. [Nuestra] S. [Señora] de los Dolores tiene un frontal de plata 
con falta de muchas piezas […] Una diadema de plata de la Virgen Dolorosa 
con falta de una estrellita, un corazón con siete espadas, con peso de cinco 
libras, cuatro onzas. 5 libras 4 onzas […] Una diadema siete espadas de la 
Virgen Dolorosa”. (AAC. Inventario de la iglesia Parroquial de Quiquijana. 
Año 1910. C-XLV,1,22. F. 4v). 

Actualmente no se puede apreciar el frontal de plata en el retablo de la 

Virgen Dolorosa. Y el rojo se asocia a la escena de la pasión de cristo, se inifere 

que este color se haya mandado a pintar con fines de evangelización para 

demostrar al hombre andino la pasión de cristo, asociándolo al ñucchu. 

3.5.3. Retablo del Niño Jesús Salvador del mundo.  
Imagen 39: Retablo del Niño Jesús Salvador del mundo del templo San Pedro Apóstol 

de Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 



153 
 

 El retablo lateral del Niño Jesús, de estilo neoclásico, se encuentra en el 

muro del evangelio de la nave del templo. Presenta un tallado en marfil con 

detalles dorados. El retablo consta de una única calle y un solo cuerpo, con una 

coronación y un remate.  

 En la hornacina central con venera, enmarcado en un arco de medio 

punto, se encuentra el Niño Jesús Salvador del mundo, sosteniendo en su mano 

izquierda el globo terráqueo coronado con la cruz, mientras que levanta la mano 

derecha en señal de bendición. Viste un atuendo verde con detalles dorados y 

lleva una corona imperial. La hornacina central está flanqueada por una pilastra 

rectangular y una columna salomónica, con un patrón de guirnaldas doradas en 

espiral, las cuales presentan una ornamentación dorada tanto en las bases como 

en los capiteles, que atribuyen uniformidad y elegancia al retablo. En la 

coronación se puede apreciar una paloma símbolo del Espíritu Santo, rodeada 

por amorcillos en la parte superior y una aureola floral en parte inferior.  

 De acuerdo con la documentación de archivo la imagen sagrada del Niño 

Jesús, poseía:  

Un par de ojotitas de plata, del niño Jesús, con peso de una onza. 1 onza. 
Una corona pequeña de plata del Niño Jesús con peso de seis onzas. 6 
onzas. Un mundito de plata del Niño Jesús, pesa una onza. Una corona de 
plata del Niño Jesús, algo más grande que la anterior. (AAC. Inventario de 
la iglesia Parroquial de Quiquijana. Año 1910. C-XLV,1,22, f. 5). 

El inventario resalta los valiosos objetos de plata que enriquecían la imagen 

del niño Jesús. 

En el sotabanco del retablo, se puede apreciar el anagrama “JHS”, que 

significa “Jesús Hominum Salvator”, y se traduce al español como “Jesús 

Salvador de los hombres”. Este símbolo está rodeado por decoraciones doradas. 

En el remate del retablo se puede apreciar una pequeña cruz blanca, que 

armoniza con el resto del conjunto. El retablo fue edificado en la mitad del siglo 

XIX, como consecuencia de la moda de dicho estilo que se sobrepuso al estilo 

barroco. 

 



154 
 

3.5.4. Retablo del Sagrado Corazón de Jesús.  
Imagen 40: Retablo del Sagrado Corazón de Jesús del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 El retablo lateral del Sagrado corazón de Jesús, de estilo neoclásico, se 

encuentra en el muro de la epístola del templo. Presenta un solo cuerpo, una 

calle y un remate, y está estucado en blanco con detalles dorados.  

 En la hornacina central, de fondo azulejo y con un arco de medio punto, 

se encuentra la imagen del Sagrado Corazón de Jesús, una representación 

religiosa que muestra a Jesús de pie con su característico hábito blanco y manto 

rojo, y con un corazón expuesto visible en el centro de su pecho rodeado por 

espinas. La hornacina central esta flanqueada por dos columnas del tercer orden.  



155 
 

 En la coronación se puede apreciar el símbolo de la imagen del Sagrado 

Corazón de Jesús, que consta del corazón como elemento central, rodeado por 

espinas, rememorando la corona que Jesús llevó durante su pasión, y una cruz 

encima del corazón, que representa la crucifixión y el sacrificio de Cristo. 

 En la parte del sotabanco se puede apreciar el símbolo de la eucaristía, 

con el vino el pan, que representa el cuerpo y la sangre de Cristo, y una cruz que 

simboliza su sacrificio. El retablo pertenece a la segunda mitad siglo XIX.  

  



156 
 

3.5.5. Retablo del Señor de la Columna.  
Imagen 41: Retablo del Señor de la Columna del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 El retablo lateral del señor de la Columna, de estilo barroco, se encuentra 

en el muro de la epístola del templo. Presenta un tallado en madera y recubierto 

en pan de oro, con la presencia de columnas salomónicas, nichos y detalles 

ornamentales en relieve, con figuras y patrones florales que decoran los nichos. 

El retablo consta de una única calle y un solo cuerpo, con una coronación y un 

remate. 



157 
 

En el primer cuerpo del retablo, en la hornacina central con venera, se 

encuentra la sagrada imagen del Señor de la Columna. La imagen exhibe el 

cuerpo flagelado, vistiendo una phalika blanca con detalles dorados, y apoyada 

en una columna de plata. Alrededor de su cuello se puede apreciar una cadena, 

evocando la escena de la pasión de Cristo. En las hornacinas laterales con 

venera, se aprecia dos imágenes sin atributo.  

 En el segundo cuerpo, en la hornacina central, se puede observar la 

imagen en bulto de San Joaquín. Mientras que, en el lateral izquierdo se 

encuentra, San Ignacio de Loyola, fundador de la orden de los jesuitas y, en el 

lateral derecho, la imagen del cofundador, San Francisco Xavier. Ambos santos 

formaron parte de la contra reforma de la iglesia.  

 En la coronación del retablo, se observan escenas de la Pasión de Cristo, 

también conocido como las estaciones de la pasión de Cristo. En la calle central, 

se ubica una imagen de la crucifixión de Cristo, junto a la Virgen Dolorosa, San 

Juan y María Magdalena en el pie de la cruz, toda la hornacina superada por una 

paloma blanca que representa el Espíritu Santo. En el lateral derecho de la 

coronación, la caída de Cristo y, en el lateral izquierdo, la flagelación de Cristo 

cargando la cruz.  Ambas imágenes laterales están superadas por pequeñas 

pinturas del Eccehomo.   

 En la parte inferior, se aprecia un frontal decorado en plata, que contrasta 

con el color dorado del retablo.  

El retablo data de la segunda mitad del siglo XVII, época donde el arte 

cusqueño entro en su máximo esplendor, especialmente en la ruta del corredor 

jesuítico que viene a ser el valle sur. 

 

 

 



158 
 

3.5.6. Retablo del Señor de la Caída o Dulce nombre de Jesus.  

Imagen 42: Retablo del Señor de la Caída del templo San Pedro Apóstol de 
Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 El retablo lateral del Señor de la Caída, de estilo barroco, se encuentra en 

el muro del evangelio del templo. Presenta dos cuerpos, tres calles y una 

coronación, tallado en madera y dorado en pan de oro, con columnas 



159 
 

salomónicas, nichos y ornamentos en relieve, con figuras y patrones florales que 

decoran los nichos. 

 En la hornacina central con venera, del primer cuerpo, se encuentra la 

imagen sagrada del Señor de la Caída, elevada sobre un nicho dorado. Viste 

una túnica blanca con detalles dorados, apoyado en una pequeña roca en color 

plata. En el lateral derecho de la hornacina central, se encuentra la imagen de la 

Virgen del Rosario con brocateo definido, mientras que, en el lateral izquierdo, 

San Francisco de Asís, fundador de la orden franciscana, con el hábito y sus 

atributos iconográficos.  

 En el segundo cuerpo, en la hornacina central con venera, se encuentra 

una imagen sin atributo.  Mientras que, el lateral izquierdo se puede apreciar a 

San Pedro Nolasco, fundador de la Orden de la Bienaventurada Virgen María de 

la Merced, con el hábito de la orden, y en el lateral izquierdo, San Ramón Nonato, 

religioso mercedario conocido como el patrón de las embarazadas. En la base 

del retablo, se puede apreciar un frontal decorado en plata.  

Al igual que el anterior retablo se infiere que perteneció al mismo taller, por 

las características que presenta, y haciendo un análisis comparativo con los 

retablos de los templos cusqueños data de la época del obispo Manuel de 

Mollinedo y Angulo por la grandilocuencia del retablo. 

  



160 
 

3.5.7. Retablo de San Martín de Porres.  
Imagen 43: Retablo de San Martín de Porres del templo San Pedro Apóstol de 

Quiquijana. 

 

Fuente: Fotografía tomada por las tesistas. 

 El retablo lateral de San Martin de Porres, de estilo neoclásico, se 

encuentra en el muro de la epístola del templo. Presenta un estucado en blanco 

con detalles dorados y pináculos. El retablo consta de una única calle y un solo 

cuerpo, con una coronación y un remate. 

 En la hornacina central, enmarcado en un arco de medio punto, se 

encuentra la imagen de San Martín de Porres, conocido como el Santo de la 

escoba. Lleva el hábito de la Orden de los Domínicos, de la cual fue miembro, y 

elementos característicos que lo acompañan como la escoba, que es un símbolo 

de su humildad, un perro, un gato y un ratón a sus pies, que representan su amor 

por las criaturas de Dios. La hornacina esta flanqueada por pilastras adornadas 

con detalles dorados en los capiteles.  



161 
 

 En la coronación se aprecia una placa dorada, con símbolos que se 

pueden atribuir a San Martín de Porres, como la cruz, una escoba y un rosario. 

En el remate del retablo se aprecia una estructura con pináculos. 

Se debe tener en cuenta que el fenómeno del Neoclásico (que consistio en 

el derribo de altares de estilo barroco) no solamente afecto a los templos de la 

ciudad del Cusco, sino que también tuvo resonancias en los templos rurales. 

Como evidencia se tiene este altar. En este entender este retablo fue edificado 

en el siglo XIX. 

En cuanto a las efigies que se encontraban en el distrito de Quiquijana son 

los siguientes: 

Cada comunidad tenía su santo patrón: la virgen Natividad de Callatiac, 
Patrón San Pedro de Ccolca, Virgen del Carmen de Antisuyo, Patrón 
Santiago de Huacaytaqui, Niño de Praga de Quehuarorqo, San Andres en 
comunidad Quiquijana, Virgen de Asunta y San Jose en la comunidad 
Pampaquehuar, la virgen Purificada en la comunidad de Ttio y la virgen de 
Candelaria en la comunidad de Guaraypata. En la zona urbana del distrito 
tenían se realizaban fiestas patronales durante todo el año. Pero, estas 
fueron desapareciendo con la insertación de las sectas evangelicas. (Sutta, 
2024) 

Es a raíz de la irrupción de las sectas evangélicas que muchas costumbres 

y prácticas religiosas católicas se están perdiendo en el distrito de Quiquijana. 

Desde la aparición de las sectas la feligresía fue disminuyendo, pocos 
católicos. El dos de enero se celebra al Señor de Dulce nombre de Jesús 
(Dios), el catorce se celebra San Hilarion (Santo), con una concurrencia de 
población de casi dos cuadras. La festividad del catorce de enero a 
desparecido. El dos de enero es indiocargo, y el catorce de enero 
misticargo. El indio tenía más conocimiento que el misti, porque ellos 
si adoraban a Dios, en cambio el misti adoraba al santo (Sutta, 2024). 

3.6. La figura del maestro pintor Salvador Sandoval Inca en Quiquijana. 

De acuerdo con Mesa y Gisberth (1982), se sabe que:  

El indio Salvador Sandoval deja su obra en la iglesia de Quiquijana, al sur 
del Cuzco, sobre el camino real. Adornan los muros del presbiterio dos 
series: una sobre la vida del Hijo Pródigo y otra sobre la Historia de 
Lázaro, tema poco frecuente en la iconografía cuzqueña. La firma colocada 
al pie del cuadro final del Hijo Pródigo reza: D. Salvador Sandoval inga 
faciebat Año 1659. Ambas series de cuadros, de forma cuadrada, llevan 
insertos en la marquería de la parte superior cuadros pequeños con los 
apóstoles. El estilo de Sandoval es trasnochado; su pintura es 



162 
 

exageradamente alargada y angulosa, abusa de los perfiles; las vestimentas 
de los personajes del Hijo Pródigo son arcaizantes. (p.173). 

En la misma iglesia y sacristía hay otros cuadros que pueden ser 

atribuidos a Sandoval: Cristo Resucitado, Inmaculada Concepción con 
ángeles a los pies, San Juan Bautista, El Salvador del Mundo, y varios otros. 

En todos ellos se ve que el arte del pintor indio está ligado a la tenencia flamenca 

y no se halla lejos del estilo de Diego Quispe Tito. Una característica de este 

pintor es el halo radial que pone en torno a sus figuras de Cristo, María y los 

santos. Sandoval es un pintor arcaizante que, en fecha tan avanzada como 1659, 

sigue las tendencias del Manierismo. Según Meza y Gisbert (1982): 

[…] Sandoval era un indio de la estirpe de los incas, nacido en la parroquia 
de San Sebastián, sujeto al cacique Juan Poma Gualpa, a quien 
encontramos desde la década del treinta actuando en el Cuzco. Para 1639 
era ya maestro acomodado, lo que le permite actuar de fiador en la 
obligación que tiene un paisano suyo, Juan Tecse, con las Cajas Reales. 
Era ladino en la lengua española y sabía firmar como lo atestiguan los 
documentos en que interviene. (p. 174). 

En Quiquijana, puede verse en su templo la pintura mural en su función decorativa 

sustituyendo tapices, marcos, cornucopias y retablos. Todo está allí pintado en los 

muros y, como un recuerdo de la pintura manierista, en la parte alta hay un friso de 

grutescos. Lo fingido, sin llegar a engañar, es el juego decorador que cuelga un pintado 

tapiz, el cual cae desde el artesonado, hasta una simulada hornacina, tapando 

parcialmente el friso. Los marcos también son pintados y dejan un vacío para colocar 

los lienzos, pero no imitan madera, sino que están formados de puntillas de encaje, 

sobre fondo azul, como en Cay-cay. Es difícil imaginar nada más extraño y sorprendente 

que la sacristía de la iglesia de Quiquijana, donde todo es irreal y anacrónico; manierista, 

mudéjar y barroca al mismo tiempo, nos coloca en un ambiente intemporal, al que 

debemos añadir lo fingido de pintadas perspectivas y lo absurdo de los marcos formados 

por puntilla de blancos encajes. (Meza y Gisbert, 1982, p. 242). 

Existe en Quiquijana un cuadro de San Pedro sentado en el trono papal, con 
donantes, que está firmado por Salvador Sandoval y fechado en 1656. El 
cuadro colgaba sobre el arco triunfal, con vista hacia la nave y aún quedan 
huellas de su primigenia ubicación. Dos cosas nos inducen a pensar en 
Sandoval como autor: una, que en Quiquijana (sacristía), la pintura deja 
lugar específico para los cuadros de lienzo que integran la composición 
mural y, segundo, al San Pedro presenta en su vestidura puntillas similares 
a las que caracterizan la pintura sobre las paredes y artesonado. (…) el 
cuadro de San Pedro en Quiquijana nos da la fecha y autor de todo el 
conjunto. Creemos que ésta es una posibilidad con muchos visos de 



163 
 

verosimilitud, nadie firmaría en los muros, pero sí lo hace en un cuadro que 
integra la composición del conjunto, sea éste mural o de lienzo. El artesón 
de la nave, del cual quedan restos, pertenece a la misma mano, otro tanto 
se puede decir de los cuadros del presbiterio que están firmados tres años 
después. Quiquijana sería, junto con Andahuailillas, la capilla de Oropesa y 
la iglesia de Huaro, un hilo en la cronología de la pintura mural cuzqueña, 
con su fecha 1656. (Meza y Gisbert, 1982, p. 242).  

3.7. Pincel de Salvador Sandoval Inca. 

No muy lejano en el tiempo se hallan efigies de los dos doctores, 

seguramente eclesiásticos, y los cuatro caciques indios que devotamente se 

colocan al pie del lienzo de San Pedro, pintado por Salvador Sandoval hacia 

1659; dado que no se conoce otro autor identificado, se puede colocar como 

ejemplo de lo que será el género en las décadas 1650-1680. Los rostros muy 

convincentes de Sandoval nos hacen ver cómo los pintores de la época cuando 

pintaban santos idealizaban, mientras en las figuras concretas que ofrecían sus 

modelos seguían el realismo tan en boga en España durante este período. 

Pueden colocarse en este mismo momento los retratos. 

Tema 
Grabador 
Flamenco 

Pintor cuzqueño Lugar 

El hijo prodigo 

abandona su casa 

Karel van Mallery 

(1571-1635) 

Salvador Sandoval 

Inca 

Templo San Pedro 

Apóstol de 

Quiquijana 

El hijo prodigo 

gasta toda su 

fortuna 

Karel van Mallery 

(1571-1635) 

Salvador Sandoval 

Inca 

Templo San Pedro 

Apóstol de 

Quiquijana 

El hijo Pródigo 

guarda cerdos 

Jan Collaert 

(1556-1625) 

Salvador Sandoval 

Inca 

Templo San Pedro 

Apóstol de 

Quiquijana 

El hijo Pródigo es 

recibido por su 

padre 

Adiaen Collaert 

(1555-1623) 

Salvador Sandoval 

Inca 

Templo San Pedro 

Apóstol de 

Quiquijana 

(Meza y Gisbert, 1982, p. 105). 

 

 



164 
 

SALVADOR SANDOVAL INCA 

Este pintor pertenece al siglo XVII, pinta para el Templo Parroquial de 

Quiquijana LA VIDA DE SAN PEDRO Y SAN PABLO para el presbiterio del 

mismo, con un manierismo tardío y para la nave central del mismo templo las 

series VIDA DE SAN PEDRO APOSTOL, VIDA DE LAZARO, que son 

verdaderas joyas del arte cusqueño religioso. Desde luego quien a pintado esas 

valiosas obras de arte, ha debido pintar también bastantes obras más para otros 

lugares las que esperan sus identificaciones respectivas. (Benavente, 1995, p. 

106) 

Imagen 44: Firma del pintor Salvador Sandoval Inca 

 

Fuente: (Benavente, 1995) 

Firma del pintor DON SALVADOR SANDOVAL INCA, que aparece en uno de los 

lienzos de la colección de la VIDA DE SAN PEDRO APÓSTOL del Pueblo de 

Quiquijana, Distrito de la Provincia de Quispicanchi del Departamento de Cusco. 

Los lienzos son témperas valiosísimas, de una influencia flamenca, nótese también la 

directa influencia de Juan Luis de Riaño, como también los fondos de Diego Quispe Tito. 

Esta firma está preciosamente en uno de los lienzos de la colección del lado del 

Evangelio que representa LA PARÁBOLA DEL HIJO PRODIGO. Tiene admirables 

marcos múltiples tallados y dorados. La historia del Pueblo de Quiquijana tiene una 

importancia excepcional en toda esta región. (Benavente, 1995, pág. 106) 



165 
 

El templo de Quiquijana, anteriormente edificada con amplias áreas a su 
alrededor, hoy, por la habilitación de la carretera asfaltada, ha quedado al 
pie de la misma, proximidad que hace que las vibraciones producidas por el 
paso diario de los vehículos ocasionen microfisuramientos principalmente 
en la esbelta torre de adobe que es la que presenta mayores daños (Carrillo, 
1995, p. 2). 

Esto se corrobora en cartas de Mollinedo que dice que la iglesia de 

Quiquijana se acaba de pintar, escribe en 1673, pero se refiere a las obras 

hechas en cercana data. 

  



166 
 

CONCLUSIONES 

El presente trabajo presenta las siguientes conclusiones: 

➢ Según los datos vertidos por la historiografía el proceso histórico del 

templo colonial de San Pedro Apóstol de Quiquijana comenzó a tener un 

panorama más notable a partir del año 1670 con el establecimiento de las 

órdenes religiosas, y más aún con el desenvolvimiento en la doctrina del 

párroco Alonso Bravo de Paredes y Quiñones, tomando en cuenta que el 

año de su construcción se habría dado a inicios del siglo XVII, ya que 

documentos posteriores dan cuenta de los servicios prestados por este 

templo en el adoctrinamiento de los naturales, donde se evidencia el 

desarrollo artístico de la pintura cusqueña, con una serie de lienzos que 

fueron elaborados por un pintor no muy conocido por la historiografía del 

arte cusqueño llamado Salvador Sandoval Inca. Así mismo, el proceso 

estuvo marcado por la consolidación del sistema doctrinal como un 

instrumento de evangelización y control social, lo que influyó en la 

configuración arquitectónica, artística y simbólica del templo, así como en 

la transformación de las prácticas religiosas de la población indígena. 

➢ La doctrina de Quiquijana se estableció como parte del proceso de 

organización eclesiástica y evangelización de los andes impuesto por la 

corona española, en el cual se tuvo como propósito esencial la 

evangelización de la población indígena a través de la institucionalización 

de reducciones, la asignación de doctrineros teniendo como figura a 

Alonso Bravo de Paredes y Quiñones y la imposición de nuevas prácticas 

religiosas como los sacramentos, a través de estos elementos religiosos 

tanto materiales como espirituales, reemplazaron en parte las creencias 

andinas preexistentes. 
➢ La función que cumplió la doctrina de Quiquijana fue la recopilación de las 

costumbres establecidas por parte de los clérigos especialmente Alonso 

Bravo de Paredes y Quiñones, quien se enfocó en controlar el 

comportamiento social de la población aborigen, el clérigo también 

coadyuvó a configurar el contexto social y religioso de dicha doctrina. Se 

debe agregar también que en este periodo cumplieron un rol importante 

el clérigo Fernando Zequeyra, quienes recopilaron las costumbres de la 



167 
 

doctrina de Quiquijana, teniendo como resultado un padrón de habitantes 

en el cual se precisaba los sacramentos que habían recibido. 

➢ En cuanto al templo colonial San Pedro Apóstol de Quiquijana, se 

evidenció una influencia arquitectónica de estilo renacentista en la parte 

exterior del templo. Mientras que, el interior, alberga elementos 

decorativos tales como retablos de estilo barroco, de estilo neoclásico y 

de estilo rococó, los cuales muestran que hubo presencia de diferentes 

órdenes religiosas en la administración del templo. La cubierta de la nave 

central del templo presenta características de estilo mudéjar arabesco 

presentando casetones policromados. Los estilos artísticos presentes en 

el templo San Pedro Apóstol de Quiquijana, corresponden al estilo 

barroco y neoclásico, como el Retablo de Nuestra Señora del Carmen, 

Retablo de la Virgen Dolorosa, Retablo del Niño Jesús Salvador del 

Mundo, Retablo del Sagrado corazón de Jesús, Retablo del Señor de la 

Columna, Retablo del Señor de la Caída y el Retablo de San Martín.  El 

templo presenta diferentes lienzos de Santo y Vírgenes, destacando los 

lienzos del pintor Salvador Sandoval, quien elaboró obras importantes 

como la serie de la vida de Lázaro y la serie de la parábola del hijo pródigo.  

 

  



168 
 

BIBLIOGRAFÍA 

Acosta, J. d. (1894 [1590]). Historia Natural y Moral de las Indias. Tomo: II. Madrid: 
Ramón Anglés. 

Angles, V. (1983). Historia del Cusco (Cusco Colonial). Tomo II. Lima: 
INDUSTRIALgráfica S.A. 

Arias, M. (1978). Evangelización en América Latina. Teología y Vida, 93-100. 

Armas, F. (1999). La construcción de la iglesia en los Andes. Lima: PUCP. 

Armillas, J. (2004). Evangelización y sincretismo religioso en México (siglo XVI). En M. 
d. Lacarra, Arquitectura religiosa del siglo XVI en España y Ultramar (págs. 7-
38). Zaragoza: Institución Fernando el Católico. 

Arriaga, J. (1920). La Extirpación de la idolatría en el Perú. Lima: Imprenta y Librería 
San Martí y Ca. 

Azevedo, P. (2009). Cusco: Continuidad y cambio. Cusco: Municipalidad del Cusco. 

Balta, A. (2009). El sincretismo en la pintura de la Escuela Cuzqueña. Cultura. N° 23, 
101-113. 

Benavente, T. (1995). Pintores Cusqueños de la Colonia. Cusco: Municipalidad del 
Qosqo. 

Benzoni, J. (1967 [1565]). La historia del Mundo Nuevo. Lima: UNMSM. 

Cadena, E. (1993). La teoría del Conflicto: esbozo de síntesis. Convergencia: Revista 
de Ciencias Sociales(2), 36-51. 

Carrillo, J. (1995). Restauración del templo San Pedro de Quiquijana. Cusco: Instituto 
Nacional de Cultura. 

Cisneros, L., & Guibovich, P. (1982). Una biblioteca cuzqueña del siglo XVII. Histórica, 
VI(2), 141-171. 

Contreras, C. (2009). La economía durante la dominación colonial temprana. En H. 
Noejovich, Economia del período colonial temprano. Tomo-II (págs. 40-45). 
Lima: IEP. 

Córdova Salinas, D. (1957 [1651]). Crónica Franciscana de las provincias del Perú. 
Ciudad de México: JUS, S.A. 

Cossio, F. (1928). Pintura Colonial: Escuela Cuzqueña. Cuzco: H.G. Rozas. 

Cruz Amenabar , I. (1986). Arte y sociedad en Chile, 1550-1650. Santiago de Chile: 
Ediciones Universidad Católica de Chile. 

Cuervo, B. (2016). La conquista y colonización española de América. Historia Digital, 
XVI. N° 28, 103-149. 

Dalen, P. (2010). Análisis de un documento de extirpación de idolatrías procedente del 
complejo arqueológico Lumbra, valle mnedio del río Chancay-Huaral. 
Investigaciones Sociales. Vol 14. N° 24, 89-112. 



169 
 

Duviols, P. (1977). La Destrucción de las Religiones Andinas. Ciudad de México: 
Universidad Autonoma de México. 

Escobar Medrano, J. E. (2013). Historia del Arte Cusqueño siglos XVI al XIX. La 
Plástica, Origenes y Simbiosis. Cusco: REGESA S.R.L. 

Escobar, J. (2004). Historia e historiografía de la Catedral del Cusco. Cusco: S/E. 

Escobar, J. (2013). Un icono del arte colonial cusqueño: Templo de San Pedro Apóstol 
de Andahuaylillas siglos XVII-XVIII. Tesis de Licenciatura. Universidad Nacional 
San Antonio Abad del Cusco . Cusco: UNSAAC. 

Esponera, A. (1986). La "Reducción Santo Domingo Soriano" y su entorno rioplatense 
en la segunda mitad del siglo XVII. En C. B. Casas, Cuadernos para la historia 
de evangelización en Ameérica Latina. N° 1 (págs. 35-198). Cusco: Centro 
Bartolome de las Casas. 

Esquivel y Navia, D. (1980). Noticias cronológicas de la gran ciudad del Cuzco. Tomo 
II. Lima: Fundación Augusto N. Wiesse. Banco Wiesse. 

Esquivel y Navia, D. d. (1980). Noticias cronológicas de la gran ciudad del Cuzco. 
Tomo I. Lima: Biblioteca Peruana de Cultura. 

Estenssoro, C. (2003). Del paganismo a la Santidad. Lima: IFEA. 

Flores Ochoa, J., Kuon Arce, E., & Samanez Argumedo, R. (1991). De la 
Evangelización al Incanismo. Histórica. Vol. XV. N° 2, 165-203. 

Flores, J., Kuon, E., & Samanez, R. (1993). Pintura Mural en el sur andino. Lima: 
Banco de Crédito del Perú. 

Gareis, I. (2004). Extirpación de idolatrías e identidad cultural en las sociedades 
andinas del Perú virreinal (siglo XVII). Boletin de Antropología. Vol. 18 N°. 35, 
262-282. 

Gisbert, T., & Meza, J. (1985). Arquitectura andina. La Paz: Colección Arzáns y Vela. 

González, J. (2009). El santuario de los Remedios, como espacio de apropiación e 
identidad. Tesis de maestria en división de Ciencias y Artes para el diseño. 
Universidad Autónoma Metropolitana Azcapotzalco. Ciudad de México. 

Gudiel, L. (2007). Restauración del Templo San Pedro Apostol Quiquijana. Cusco: 
INC. 

Hinojosa , A. (2012). La pintura cusqueña en la ideología andina. Lima: Super Gráfica 
E.I.R.L. 

Kuon Arce, E. (2011). Del Manierismo al Barroco en murales cuzqueños: Luis de 
Riaño. Memoria del III Encuentro Internacional sobre Barroco, 105-114. 

Lara, P., & Antúnez, Á. (2014). La historia Oral como Alternativa Metodológica para las 
Ciencias. Revista de Teoría y Didáctica de las Ciencias Sociales(20), 45-62. 

Latre, M. (1564/1847). El sacrosanto y ecuménico Concilio de Trento. Barcelona: 
Ramon Martin Indáb. 



170 
 

López, C. (2011). El III concilio de Lima y la conformación de una normativa 
evangelizadora para la provincia eclesiástica del Perú. Intus-Legere Historia. 
Vol 5, N° 2, 51-68. 

Lorente, S. (1867). Relaciones de los Vireyes y Audiencias que han gobernado el 
Perú. Tomo I. Memorial y Ordenanzas de D. Francisco de Toledo. Lima: J.E. 
DEL CAMPO. 

Martínez Belmonte, M. (2016). Cambio en la sociedad Incaica del Perú tras la 
conquista española. tesis de la facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
de Alicante. Alicante: Universidad de Alicante. 

Marzal, M. (1999). La transformación religiosa peruana. En F. Armas, La construcción 
de la iglesia en los andes (siglos XVI-XX) (págs. 143-172). Lima: PUCP. 

Maxie Suáre, M. (2021). La historia de la evangelización en América Latina. Revista 
Oratores. Vol. 15, núm.9, 124 - 128. 

Medina, M. A. (1987). El Carisma de Domingo de Guzmán y la evangelización de 
América en el siglo XVI. En C. B. Casas, Cuadernos para la historia de la 
evangelización en América Latina. N° 2 (págs. 73-117). Cusco: Centro 
Bartolome de las Casas. 

Mesa, J., & Gisbert, T. (1982). Historia de la Pintura Cuzqueña Tomo I. Lima: 
Biblioteca Peruana de Cultura. 

Milla, C. (1998). Compendio Histórico del Perú. Virreinato Siglo XVIII. Tomo IV. Lima: 
Milla Batres. 

MINISTERIO DE CULTURA. (6 de Diciembre de 2019). Templo colonial San Pedro 
Apóstol de Quiquijana fue restaurado en forma integral. Obtenido de 
https://www.culturacusco.gob.pe/noticia/otras-noticias-importantes/templo-
colonial-san-pedro-apostol-de-quiquijana-fue-restaurado-en-forma-integral/ 

Nieto, L. (2021). Cusco en la Historia. Cusco: Caja Municipal del Cusco. 

Pérez, J. M. (1990). Evangelio y Libertad: Primeros dominicos en América. Cusco: 
Centro Bartolome de las Casas. 

Pizarro, J. (1997). Identidad y mestizaje en el arte barroco andino. La iconografía. 
Colección Aalten, 197-213. 

Polia Meconi, M. (1999). La cosmovisión religiosa Andina en los Documentos inéditos 
del Archivo Romano de la Compañía de Jesús (1581-1752). Lima: PUCP. 

Sandoval Zapata, K., & Lasso Otaya, H. (2014). Evangelización, Encubrimiento y 
Resistencia indígena en el valle Sibundoy Putumayo. Colciencias, 1-25. 

Silva, G. (2008). La teoría del conflicto. Un marco teórico necesario. Prolegómenos 
Derecho y Valores. Vol. XI. Núm. 22., 29-43. 

Sousa , B. (2000). Crítica de la razón indolente. Sao Paulo: Desclée de Brouwer S.A. 

Sutta, A. (9 de octubre de 2024). Lineamientos para el mejor aprendizaje de la doctrina 
cristiana. (K. Castilla, & M. Osorio, Entrevistadores) 

Taquini, G., Fernández , M., Manzi, O., & Corti, F. (1969). Historia de la pintura 
cuzqueña y altoperuana. Universidad 78. N° 8, 149-212. 



171 
 

Valenzuela, A. (2020). Historia de Quiquijana. Cusco: S/E. 

Vargas Ugarte, R. (1953). Historia de la Iglesia en el Perú (1511-1568). Tomo I. Lima: 
Imprenta San Maria. 

Vázquez de Espinosa, A. (1948). Compendio y descripción de las indias occidentales. 
Washington: Smithsonian Institution. 

Villagomez, P. d. (1649). Carta Pastoral de Exortacion e Instrvccion contra las 
idolatrias de los indios del arzobispado de Lima. Lima: Jorge Lopez Herrera. 

Villanueva, H. (1982). Cuzco 1689, documentos, economía y sociedad en el sur 
andino. Cusco: Centro de estudios rurales andinos "Bartolome de las Casas". 

Villanueva, H. (1989). Cuzco Monumental. La imperial ciudad de los incas en la obra 
de un mecenas. Cusco: Instituto Nacional de Cultura Cuzco. 

Villanueva, H. (1989). Los Mollinedo y el arte del Cuzco colonial. Boletin del Instituto 
Riva Aguero. N° 16, 209-2019. 

Viñuales, G. (2004). El espacio urbano en el Cusco colonial: uso y organización de las 
estructuras simbólicas. Tesis doctoral de la Universidad Nacional de Tucuman. 
Tucumán. 

 

  



172 
 

FUENTES PRIMARIAS  

• AAC. Inventario de la iglesia Parroquial de Quiquijana. Año 1910. C-XLV, 

• AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Año: 1670. 

• AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. XI,3,50. Año: 1758. 

• AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXX A, 1, 8. Año: 

1744. 

• AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 

1754. 

• AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Año: 

1670. 

• AAC. Época: Colonial. Sección: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Año: 

1737. 

• AAC. Época: Colonial. Sección: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Año: 1674. 

BIBLIOGRAFIA DE PAGINA WEB 

• Armillas. J. (1990). Evangelización y sincretismo religioso en México (siglo 

XVI). https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/23/18/1.Armillas.pdf 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/23/18/1.Armillas.pdf


173 
 

ANEXOS 

ANEXO 01: INVENTARIO DEL TEMPLO PARROQUIAL DE QUIQUIJANA, 
AÑO 1910. C-XLV,1,22). (DETALLES DE LA NAVE, RETABLO DEL ALTAR 
MAYOR, ALTARES Y OTROS).  

 

 

 

 



174 
 

TRANSCRIPCIÓN  

F. 22: INVENTARIO DE LA IGLESIA PARROQUIAL DE QUIQUIJANA 

Templo Parroquial I 

[Al margen] N° 1 (Al margen) Es de una sola nave, sin cruceros, formada de 

adobes toda ella, esepto tres arcos de cal y ladrillos que forman dos de ellos las 

portadas y uno arco toral. Tiene torre del mismo material que el resto del edificio 

con cuatro campanas, una de ellas rajada. El bautisterio esta refeccionado, solo 

falta acondicionar la pila de piedra que existe desarmada y la pintura. En el 

cuerpo de la iglesia estan tres atares, incluso el mayor que son de madera tallada 

y dorada. El altar mayor tiene lo siguiente de plata: un frontal con falta de 

pequeñas piezas, cinco graderías cuatro columnas, dos puestas de tabernáculo, 

sin remate del mismo, dos graderías, dos columnas con su coronación y un 

sagrario. Siete espejos de Venecia, una colección de doce cuadros, representan 

los apóstoles, otra id [colección] de ocho, representan la vida del Salvador, cuatro 

de estos malogrados. Otra id [colección] de diez cuadros que representan los PP 

[Padres] de la Yglesia algunos de ellos malogrados. El altar de N. [Nuestra] S. 

[Señora] de los Dolores tiene un frontal de plata con falta de muchas piezas. Un 

pulpito en mal estado, varios cuadros de santos. Dos escaños en uso. Cuatro 

alfombras: dos antiguas y dos de tripe, el templo se halla en estado de reparo. 

En la sacristia hay un armario grande y dos pequeñas para guardar ornamentos, 

una alasena con chapa y llave, una pila de piedra negra, un escaparate, un 

facistol, un teneblero f. 1. 

Es copia fiel del original. En Quiquijana a 20 de febrero de 1910 

José Luis Delgado 

Párroco interino [rubricado] f. 5v 

 

  



175 
 

ANEXO 02: PADRÓN DEL PUEBLO DE SAN PEDRO DE QUIQUIJANA, 
INDIOS ESPAÑOLES CONFESADOS Y COMULGADOS EN 1744.   

 



176 
 

 



177 
 

 



178 
 

 



179 
  



180 
 

TRANCRIPCION 

 Ayllo Guaraipata Ayllu Cachacallatia 

Nombre Estado civil Nombre 
Estado 

civil 
Nombre 

Estado 

civil 

Lucia Yocra Casada 
Dn [Don] Juan 

Sugno 

Casique-

casado 

Dn [Don] Joseph 

Solano 

casique-

casado 

Bartolome Ylla Casado Agustina Yaqchi Casada Juana Ttito Casada 

Josepha Yucra Casada Pasqual Gualpa Casado Joseph Asero Casado 

Pedro Ylla solto [soltero] Josepa Sisa Casada Manuela Benavides Casada 

Ventura Surco Casado Gabriel Sugno Casado Po [Pedro] Consa Casado 

Rosa Malqui Casada Polonia Callasauni Casada Clara Tito Casada 

Joseph Romero Casado Pasqual Cama Casado 
Marcos 

Thiraquimuo 
Casado 

Josepha Udca Casada Marcela Sisa Casada Andrea Cusigualpa Casada 

Joseph Ayala Casado Mateo Yupanqui Casado Bartholome Laura Casado 

Bernarda Puma Casada Gabriela Conchui Casada 
Theresa 

Colquetinta 
Casada 

Sebastian 

Catunta 
Casado Diego Yupanqui Casado Po [Pedro] Mamani Casado 

Rosa Surco Casada Antonia Rosa Casada Juana Tito Casada 

Sebastian 

Quispe 
Casado 

Alfonsa 

Gualpapcuna 
Biuda Agustin Laura Casado 

Rosa Malqui Casada Pasquala Luaysa Biuda Maria Sisa Casada 

Lucas Quispe Casado Thomas Sona Casado Martin Solano Casado 

Sebastiana 

Quente 
Casada Polonia Maina Casada 

Ventura 

Aymachoque 
Casado 

Po [Pedro] 

Nolasco 

Combata 

Casado Lucia Sisa Biuda 
Christina 

Colquetinta 
Casada 

Josepha 

Pariente 
Casada 

Petrona 

Yungaguaman 
Biuda Melchor Quispe Casado 

Sebastian 

Merma 
Casado Josep Yupanqui Casado Estefa Gusman Casada 

Sebastiana Sisa Casada Bregida Sisa Casada Matheo Acuña Casado 

Sebastian Coto Casado Agustin Quenta Casado Juana Aviruro Casada 



181 
 

Josepha Puma Casada Felipa Sisarosa Casada Carlos Ttiraquimvo Casado 

Bernabel 

Champi 
Casado Julian Quenta Casado Fhelipa Ttito Casada 

Maria Puma Casada Ysabel Malqui Casada Pasqual Paocar 
solto 

[soltero] 

Gabriel de 

Quiroz 
solto [soltero] Nicolas Sugno 

solto 

[soltero] 
Maria Conchoi Casada 

Lucas Champi Casado Gregorio Amao 
solto 

[soltero] 
Silvestre Paucar Casado 

Polonia Uailla Casada Thomas Rimachi Casado Lucia Ttito Casada 

Sebastian Coto Casado Maria Sisa Casada Simon Chinchero Casado 

Josepha Puma Casada Andres Sugno Casado Josepa Aviroro Casada 

Lucas Champi Casado Gabriela Chalco Casada Josep Quispe Casado 

Phelipa Yaqchi Casada Manuel Gualpa 

solto 

[soltero] 

 

Ynes Guaman Casada 

Melchor Champi Casado Alexo Yucra Casado Pablo Fernandes Casado 

Josepa Paico Casada Lucia Sisa Casada Felipa Benavides Casada 

Diego 

Chaquillane 
Casado Bartholome Ttito Casado Fernando Amao Casado 

Ynes Ppoco Casada 
Franca [Francisca] 

Sisa 
Biuda Maria Aviroro Casada 

Ramos Bilca Casado Ana Pante Biuda Josep Carlos Casado 

Josepha Poco Casada Ygnacio Rimachi Casado Margarita Sisa Casada 

Pasqual Calla Casado Ysabel Sisa Casada Lorenso Barcaya Casado 

Josepha Merma Casada   
Santusa Cauana 

Consa 
Casada 

Andres Champi Casado   Jospeh Apacyopa Casado 

Polonia Udca Casada   Aguida Ttito Casada 

Andres Quispe Casado   Eugenio Ttito 
solto 

[soltero] 

Rosa Champi Casada   Eugenio Phuño Casado 

Anttonio Quispe Casado   Asencia Sisa 
solta 

[soltera] 



182 
 

Joseph Llampo Casado   
Alexo Guaman 

Catari 
Biudo 

Sebastiana Sisa Casada   Lucas Guaman Biudo 

Antonio Conto Casado   Asencia Tegse Biuda 

Josepha Tica Casada   Martin Chinchero Biudo 

Thomas Chino Casado   Ysabel Sisa 
solta 

[soltera] 

Maria Malqui Casada   Rafaila Aviroro Biuda 

Po [Pedro] Chino Casado   Lorenso Laura Casado 

Josepha Uailla solta [soltera]   Juana Conchoi Biuda 

Juan Chino Casado   Micaila Aviroro Biuda 

Sebastian Uisca Casado   Josepha Flores Biuda 

Maria Llampo Casada   Andrea Flores Biuda 

Christobal 

Caqcha 
Casado   Ana Flores Biuda 

Josepha 

Yupanqui 
Casada   Agustina Acuña Biuda 

Po [Pedro] 

Ollero 
Casado   Ysidora Aviroro Biuda 

Josepha Laime Casada   Antonio Laura Casado 

Juana 

Loquetane 
Biuda   Maria Aviroro 

solta 

[soltera] 

Sebastian 

Laime 
solto [soltero]   

Luisa 

 
 

Melchora Saire Casada     

Maria 

Choquemaque 
Biuda     

Juan Luna solto [soltero]     

Maria Saire Biuda     

Lucas Poco Casado     

Mateo Saire Casado     

Petrona Sisa Casada     

Lucas 

Quispethupa 
Casado     

Juana Cori Casado     



183 
 

Lucas Alanya Casado     

Josepha 

Quispisisa 
Casada     

Lorenso Puma Biudo     

Crus Quello Casado     

Clara Malqui Casada     

Carlos Quito Casado     

Melchora Ttica Casada     

Diego Nina solto [soltero]     

Juana Paro Biuda     

Franco 

[Francisco] 

Sairethupa 

Casado     

Juana Paro Biuda     

Juan Chalco Casado     

Isabel Sisa Casada     

Lorenso Quispe Casado     

Ysabel Malqui Casada     

Lucas Quiros Casado     

Rosa Puma Casada     

Juan Pariente Casado     

Ysabel Quiros Casada     

Bartholome 

Quiros 
Casado     

Margarita 

Choque 
Casada     

Antonio Puma Casado     

Polonia Sisa Casada     

Lorenso Quiros Casado     

Juliana Uailla Casada     

Mateo 

Corimanya 
Casado     

Rosa Malqui Casada     

Sebastian 

Combata 
Casada     

Josepha Canto Casada     



184 
 

Lucas Caira Casado     

Juana Urpi Casada     

Matheo Caira Casado     

Catalina Poco Casada     

Ynes Poco      

Josepa Pocco      

Fernando Tapya Casado     

Catalina Caira Casada     

Melchor Yopa Casado     

Josepha 

Yauaira 
Casada     

Lucas Quispe Casado     

Antonia Sisa Casada     

Manuel Quispe Casado     

Antonia Sisa Casada     

Manuel Quispe solto [soltero]     

Antonio Caira solto [soltero]     

Po [Pedro] 

Quispe 
Casado     

Polonia Udca Casada     

Anttonio Gualpa Biudo     

Mateo Cano Casado     

Catalina 

Atacgualpa 
Casada     

Cruz Quispe Casado     

Pasquala Cori Casada     

Juana Cori Casada     

Juana Hanco Casada     

Silvestre Sisa Casada     

Bernarda Malqui Casada     

Agustin Chullo Casado     

Mateo 

Cusigualpa 
Casado     

 



185 
 

ANEXO 03: MEMORIA Y RAZÓN DE OLIOS, CASAMIENTOS, ENTIERROS Y 
FIESTAS QUE SE REALIZÓ EN EL PUEBLO DE QUIQUIJANA EN EL AÑO 
1736. 

 



186 
 

 

 



187 
 

 

  



188 
 

TRANSCRIPCION 

Olios 

En 15 dias del mes de julio un olio de una criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo otro olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo otro olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de julio uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 23 de julio uvo otro olio de criatura U000p3rs [reales] 

Agosto 

En 9 de agosto uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 12 de agosto uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

Septiembre 

En 26 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 26 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

Octubre (Al margen) 

En 27 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 27 de septe [Septiembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 28 de Octue [octubre] uvo olio de Criatura U000p3rs [reales] 

Noviembre 

En 4 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 8 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 20 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 21 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 26 de nove [noviembre] uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

 Diciembre 

En 8 de disieme [diciembre] uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 19 de disieme [diciembre] uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 19 de disieme [diciembre] uvo un olio de criatura U000p3rs [reales] 

Total  U009p [pesos] 3 

[reales] 

Henero f. 1 
Por la suma de la vuelta U009p [pesos] 3 [reales] 

En 4 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 



189 
 

En 7de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 8 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 10 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

En 12 de henero uvo olio de criatura U000p3rs [reales] 

 U011 p [pesos] 2 

[reales] 

 

  



190 
 

ANEXO 04 FICHA DE ENTREVISTA 

 

Pregunta: ¿Cuáles fueron los lineamientos para el aprendizaje de la doctrina 
cristiana? 
Respuesta: A nosotros nos llevaban al templo para enseñarnos la doctrina cristiana 
los días miércoles y viernes, nos ubicaban por grupos para que ellos puedan aprender 
el Ave María, el Padre Nuestro, el Credo, yo Pecador y Jesucristo. algunos no podían 
aprender y se quedaban más tiempo.  El tayta cura tenía un canchón de frutales 
denominado Frutalcancha, de ahí el tayta cura recogía las frutas y les repartía de 
acuerdo al aprendizaje de los rezos. Si aprendías el Padre Nuestro te correspondía 
cinco duraznos, si aprendías la oración de Jesucristo te otorgaban frutas de partir de 
quince a veinte.  Al oír el sonido de las campanas los pobladores inmediatamente se 
dirigían rumbo al templo, había personas que les gustaba la doctrina cristiana, en 
especial la señorita Marcelina Montalvo, quien le apoyaba al tayta cura e incentivaba 
a la población. En esos tiempos la religión oficial de la doctrina de Quiquijana fue la 
católica. Primero les enseñaban a rezar, una vez que aprendían empezaban a 
practicar los sacramentos tales como: el bautismo, la primera comunión, la 
confirmación, el matrimonio, la penitencia. Poco a poco les daban clases más 
avanzadas, como por ejemplo la Santa Misa, los mandamientos de la ley de Dios, la 
Eucaristía. 
 
 
ENTREVISTADORES Karla Rocío Castilla Quispe y Mariluz Osorio 

Huamanñahui 
ENTREVISTADO Ángel Sutta 
FECHA Y HORA (9 de octubre del 2024) Distrito de Quiquijana 


