UNIVERSIDAD NACIONAL DE SAN ANTONIO ABAD DEL CUSCO
FACULTAD DE CIENCIAS SOCIALES

ESCUELA PROFESIONAL DE HISTORIA

TESIS

HISTORIA DEL TEMPLO COLONIAL SAN PEDRO APOSTOL DE
QUIQUIJANA, Y LA FUNCION DE LA DOCTRINA DE QUIQUIJANA
EN LA EVANGELIZACION DE NATURALES (1670-1760)

PRESENTADA POR:

Br. KARLA ROCIO CASTILLA QUISPE

Br. MARILUZ OSORIO HUAMANNAHUI
PARA OPTAR AL TITULO PROFESIONAL
DE LICENCIADA EN HISTORIA

ASESOR:

Mg. YOVINSOHON PACHECO HUACAC

CUSCO - PERU
2026



Sg.f Universidad Nacional de San Antonio Abad del Cusco

INFORME DE SIMILITUD
(Aprobado por Resolucion Nro.CU-321-2025-UNSAAC)

K e =
ioF =it 5

El que suscribe, el Asesor .Y QMINGOEON. . PACHESO  WOASAL oo

................................................................................ quien aplica el software de deteccién de similitud al

trabajo de investigacién/tesistitulada: M ISTORIA... DL TENRLO. . COLONTAL.. . GAN......
PEORN.... APOLTOL.. 06... SULSUT AN, L FUNCION.. DE. LA, DOSTRINA.

D METSANA . O CURNESITRALTON . DS NEemL €&, (1630 110 )

..............................................................................................................................................................................

Presentado por: . X ARLE. RONLG  CASTLLLA L QUESPE. .o, DNIN® UMAUAYS,
presentado por: . SRR Z...... Q50RTE. . HOAAANNAN UL ...coooo..... DNIN®: . FHO086Q.........

Para optar el titulo Profesional/Grado Académico de . LISEMGCT AN S NASTORIA o
Informo que el trabajo de investigacion ha sido sometido a revisién por Q... veces, mediante el
Software de Similitud, conforme al Art. 6° del Reglamento para Uso ozl Sistema Deteccién de

Similitud en la UNSAAC y de la evaluacién de originalidad se tiene un porcentaje de ...... 9...%.

Evaluacién y acciones del reporte de coincidencia para trabajos de investigacion conducentes a
grado académico o titulo profesional, tesis

Porcentaje Evaluacidon y Acciones Marque con una
{x)
Del 1 al 10% No sobrepasa el porcentaje aceptado de similitud. X
Del11al30% Devolver al usuario para las subsanaciones.
Mayor a 31% El responsable de la revisién del documento emite un informe al inmediato

jerdrquico, conforme al reglamento, quien a su vez eleva el informe al
Vicerrectorado de Investigacion para que tome las acciones
correspondientes; Sin perjuicio de las sanciones administrativas que
correspondan de acuerdo a Ley.

Por tanto, en mi condicién de Asesor, firmo el presente informe en sefial de conformidad y adjunto
las primeras paginas del reporte del Sistema de Deteccién de Similitud.

Cusco, 22..de v SNERO..ccoooi. de 20.26.........

Post firma..£. YON INEGONON... PACHECS. RLACAL

ORCID del Asesor..Q000. =000 22040 = WMAQ. ...

Se adjunta:
1. Reporte generado por el Sistema Antiplagio.
2. Enlace del Reporte Generado por el Sistemade Deteccién de Similitud: oid: ,’Jw,,sqsngglmt\q ..................



Zﬂ turnitin‘ P4gina 1 de 236 - Portada

Identificador de la entrega  trn:0id:::27259:548084090

KARLA ROCIO CASTILLA QUISPE - MARILUZ 0OSO...

Historia del Templo Colonial San Pedro Apdstol de

Quiquijana.docx

®  Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco

Detalles del documento

Identificador de la entrega

trn:oid:::27259:548084090

Fecha de entrega

21 ene 2026, 3:43 p.m. GMT-5

Fecha de descarga
21 ene 2026, 3:52 p.m. GMT-5

Nombre del archivo

Historia del Templo Colonial San Pedro Apéstol de Quiquijana.docx

Tamafio del archivo

34.2 MB

?_' turnitin Pagina 1 de 235 - Portada

228 paginas
60.415 palabras

310.920 caracteres

Identiflcador de la entrega trn:oid:::27259:548084090



itin agina 2 de 236 - Descripcidn general de integrida Identificador de la entrega trn:o0id:::27259:548084
z’ P, 2d D 6 I d dad dentificador de | d:272 090

9% Similitud general

El total combinado de todas las coincidencias, incluidas las fuentes superpuestas, para ca...

Filtrado desde el informe

» Texto citado
» Texto mencionado

+ Coincidencias menores {menos de 12 palabras)

Fuentes principales

9% @ Fuentes de Internet
2% W@ Publicaciones

3% & Trabajos entregados (trabajos del estudiante)

Marcas de integridad

N.° de alertas de integridad para revislén
Los algoritmos de nuestro sistema anallzan un documento en profundidad para
No se han detectado manipulaciones de texto sospechosas. buscar inconsistencias que permitirian distinguirfo de una entrega normal. S
advertimos algo extrafio, lo marcamos como una alerta pars que pueda revisarlo,

Una marca de alerta no es necesariamente un Indicador de problemas. Sin embargo,
recomendamos que preste atenclén y la revise.

('-.I turnitin Pagina 2 de 236 - Descripcitn general de integridad Identlficador de la entrega  trn:oid::27259:548084090



DEDICATORIA

La presente tesis se la dedico, primeramente: a Dios quien inspiro mi espiritu
para la elaboracion de este estudio, por darme salud y bendicién para alcanzar

mis metas como persona y como profesional.

A mis padres JOSE Y BENEDICTA y a mis hermanas por brindarme su apoyo
emocional y econdmico a lo largo de esta vida académica. Sus consejos de
aliento y amor incondicional han sido mi mayor fuerza en esta etapa y quiero
dedicar esta tesis a ustedes familia querida, ya que sin el impulso que me dieron

este logro no hubiera sido posible, los amo con toda mi alma.

Karla Rocio Castilla Quispe

Dedico esta tesis a Dios, a mis queridos hijos GABRIEL STEPHANO y EITHAN
EMHIL, quienes significan la luz de mi inspiracién que dia a dia son mi mayor
motivacién para nunca rendirme en mis proyectos y lograr ser un ejemplo para

ellos.

A mi querida madre ALICIA, pues sin ella no lo habria logrado, tu bendicién a
diario a lo largo de mi vida me protege y me lleva por el camino del bien. Por eso

te dedico este trabajo en ofrenda por tu paciencia y amor madre mia, te amo.

Mariluz Osorio Huamannahui



AGRADECIMIENTOS

Es menester agradecer a la Universidad Nacional San Antonio Abad del Cusco,
institucion que nos brindd nuestra formacion profesional, asi mismo a nuestros
maestros de nuestra Escuela Profesional de Historia, que motivaron en nosotras

dedicacion y conocimiento.

A nuestro Asesor Mgt. Yovinsohon Pacheco Huacac por su amistad,
colaboracién y ensefanza, porque sin sus conocimientos no hubiéramos podido
empezar y culminar este trabajo, por su orientacién, apoyo desmedido a este
trabajo de investigacion y demas maestros los cuales nos encaminaron hacia un

mejor porvenir.



RESUMEN

La presente investigacion tiene como objetivo principal analizar la trayectoria
histdrica, arquitecténica y artistica del Templo Colonial San Pedro Apédstol de
Quiquijana, examinando su funcién determinante como doctrina en el proceso
de evangelizacion de las poblaciones naturales del Cusco durante el periodo
1670-1760. El estudio se contextualiza en un momento de auge para el arte
cusquefio, impulsado por la gestion del obispo Manuel de Mollinedo y Angulo, y
se fundamenta en el analisis de las politicas religiosas del virreinato, tales como

el Regio Patronato, las reducciones de indios y la extirpacion de idolatrias.

A través de un enfoque interdisciplinario que integra la teoria del poder, la teoria
del conflicto y la historia oral, se demuestra que el templo funcioné como un nexo
estratégico entre la capital del Cusco y las provincias altas. Se destaca el rol del
clérigo Alonso Bravo de Paredes en la direccion de los asuntos eclesiasticos y la
labor del pintor Salvador Sandoval Inca, cuya obra iconografica sirvi6 como
vehiculo de instruccion de la fe catdlica. La investigacion sostiene que la
evangelizacion en Quiquijana fue un fenémeno complejo de dominacion vy
simbiosis cultural, donde el arte barroco y la arquitectura renacentista se
utilizaron para sustituir los cultos prehispanicos. Finalmente, este trabajo busca
revalorizar el patrimonio de Quiquijana frente a otros templos de la ruta del
barroco, aportando nuevas fuentes documentales para el estudio de la

historiografia andina y la identidad regional.

Palabras clave: Evangelizacion de naturales, Doctrina de Quiquijana, Arte

Colonial Cusquefo, Extirpacion de idolatrias.



ABSTRACT

The main objective of this research is to analyze the historical, architectural, and
artistic trajectory of the San Pedro Apdstol de Quiquijana Colonial Temple,
examining its decisive role as a doctrina in the evangelization process of the
indigenous populations of Cusco during the 1670-1760 period. The study is
contextualized in a peak moment for Cusco art, driven by the administration of
Bishop Manuel de Mollinedo y Angulo, and is based on the analysis of colonial
religious policies such as the Regio Patronato, the indigenous reducciones, and

the extirpation of idolatries.

Through an interdisciplinary approach that integrates power theory, conflict
theory, and oral history, it is demonstrated that the temple functioned as a
strategic link between the capital of Cusco and the high provinces. The role of
the clergyman Alonso Bravo de Paredes in directing ecclesiastical affairs and the
work of the painter Salvador Sandoval Inca, whose iconographic production
served as a vehicle for instructing the Catholic faith, are highlighted. The research
argues that evangelization in Quiquijana was a complex phenomenon of
domination and cultural symbiosis, where Baroque art and Renaissance
architecture were used to replace pre-Hispanic cults. Finally, this work seeks to
revalue Quiquijana's heritage compared to other temples on the Baroque route,
providing new documentary sources for the study of Andean historiography and

regional identity.

Keywords: Evangelization of indigenous people, Quiquijana Doctrine, Cusco

Colonial Art, Extirpation of idolatries.



INDICE

10 L I
PROYECTO DE INVESTIGACION .......cooiuiieeieeeeee e VI
INTRODUGCCION .....ooviieeeeeeeeeeeeee e eene s 1
CAPITULO | e 3
ESTABLECIMIENTO DE LOS ESTILOS ARTISTICOS EN EL CUSCO Y
ORIGEN DEL ARTE CUSQUENO ........ciiiiiieceeceeee e 3
1.1.  El periodo de tranSiCiON............ccoiiiiiiiiiiiiiiie e 3
1.2. Llegada de los espafioles al CUSCO............uuuuuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiaeae 4
1.2.1. Fundacién espafiola del CUSCO..........ccovviiiiiiiiiiiieieee e 6
1.2.2. Descripcion de la ciudad del CUSCO.......cccovviiiiiiiiiiiieeeeeeeeee e, 7
1.3. Laevangelizacion en el CUSCO..........cooevmriiiiiiii i 8

1.3.1. Importancia de los concilios limenses en la labor evangelizadora... 10
1.3.2. La extirpacion de idolatrias segun los cronistas .........ccccccceveveeeen, 12
1.3.3. Extirpacion de idolatrias en la ciudad del Cusco...............ccccvvenneneee. 16
1.3.4. Importancia de la presencia del virrey Francisco Alvarez de Toledo 16

1.4. La creacion del Obispado del CUSCO...........ueiiieeiiiiieeiiiie e 18
1.5. Arte colonial cusqueno: los primeros detalles artisticos. ........................ 20
1.5.1. Arquitectura religiosa ........cooeeieiiiiiiie e 21
1.6. Estilos artisticos en €l CUSCO ..........uuvuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeees 23
1.6.1. El estilo manierista en €l CUSCO.........ccoeveiiiiiiiiiiiiee 25
1.6.2. El estilo barroco en €l CUSCO ......coooveviiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeee 29
1.7. Localizacion y ubicacion geografica del distrito de Quiquijana .............. 30
1.8. Significado del nombre de QuiqUijana................uuuueiiiiiiiiiiiiiiiieees 31
1.9. La doctrina de QUIQUIJANE ..........uuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieiieeeeeeeenees 31
1.10. El templo de San Pedro Apdstol de Quiquijana. ........cccceeeeeeeviveeiinnnnnnn. 33
1.11. Contexto historico del templo de Quiquijana...........ccccevveeeieeniiinnnnnnnnns 35
(O Y o I 1 X | 36
FUNCION DE LA DOCTRINAY EL DESENVOLVIMIENTO DEL CLERIGO
ALONSO BRAVO DE PAREDES Y QUINONES ........ccccoeoieirieeeeeee e 36
21 i, Importancia del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana, para la
evangelizacion de naturales en el periodo colonial. ............ccccceeeiiiiiiiiiiiiininnnn. 36



2.1.1. Evangelizacion en la doctrina de Quiquijana durante los afios 1670 a

17800, et e e e e e e e —r e e e e e e e e e ———aeaaaeeeeaaannarees 37

2.1.2. Reconstruccién hipotética sobre los mecanismos de evangelizacion en

la doctrina de QUIQUIJANE .......coooeiiieeeeeeeeee 94
22 ... Balance y reflexiones sobre la funcion de los clérigos en la doctrina de
(@ U1 o U= T - LU POPPPPPRRTRR 96
07\ 41 U1 1@ 1 1RO 98

DESCRIPCION, ANALISIS E INTERPRETACION DE LOS LIENZOS,
ESCULTURAS, RETABLOS DEL TEMPLO COLONIAL DE SAN PEDRO
APOSTOL DE QUIQUIJANA Y LA INFLUENCIA DEL MAESTRO PINTOR
SALVADOR SANDOVAL INCA. ... 98

3.1. Importancia de la construccion de los templos en el obispado peruano .. 98

3.1.1. Detalles arquitecténicos del templo San Pedro Apostol de Quiquijana

(o L= @ TU] T [ = 1 = 100
3.1.2. Evolucién y transformacion del templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana, a partir de las intervenciones realizadas. ........cccccccvvvvevieeeenen.. 101
3.2. Arquitectura del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana...................... 102
3.2.1. Planta del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana......................... 103
3.2.2. Interior del temMPIO .....eeeiee e 104
It T 1\ - 1Y SRR 104
I O U | o111 o - TR 105
3.2.2.2.1. Presbiterio. ..o 106
3.2.2.3. Retablo del Altar Mayor. .........coouoiiiiiiiiiccee e 107
3.2.2.4. Arco Toral 0 Triunfal ............uuuuuuiiiiiiiiiiiiiieeees 109
T2 TS To) - Toto ] {0 0 VA oo (o AN 110
3.2.2.6. PUIPIO. ettt nnnnne 111
3.2.2.7. SACHISHA. ..ceeeeeeiece e 112
3.2.2.8. BapliSterio. .....uvueiiii e 113
3.3.3. Exterior del templo. ......ccoooe e 115
3.3.3.1. Imafronte y Cruz Atrial. ..............euuuuiiimmiiiiiiiiiiiiiiiee 115
3.3.3.2. Cerco Perimetral. ............uuuuuuuuuiueiiiiiiiiiiiiiiiiiiieneieeeeenenees 117
3.3.3.3. Torre CampPanario. .............uuuuuuuuuuuennnennnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnnennnnnnne 118
3.3.3.4. TeChumbre. ... ..... e 120
3.4. Lienzos del templo de San Pedro Apdéstol de Quiquijana. ....................... 122



3.4.1. Lienzo de San Pedro.........cooeeeiiiiiiiiee e 122
3.4.2. Lienzo de Santiago el Menor apostol ..., 123
3.4.3. Lienzo de Santiago Peregrino...........cccccevviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeceeeeeee 124
3.4.4. Lienzo de Santo Tomas APOStOl .........cooveieiiiiiiiiee e 125
3.4.5. Lienzo de San ANArés. .......coovvviiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 127
3.4.6. Lienzo de la Virgen Purificada..............ooooiiiiiiiiiiiiecee e, 128
3.4.8. Lienzo de San Pablo de Tarso. .......ccccevveviiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 131
3.4.9. Lienzo de San Juan Bautista...........ccccccevvviiiiiiiiiie 132
3.4.10. Lienzo de San SimMON. .......coovviiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 133
3.4.11. Lienzo de San LONGINOS. ........ccouiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 134
3.4.12. Lienzo de la enfermedad de Lazaro. ..........cccoeeeeeeviiieiiicciieieeeeeeeees 136
3.4.13. Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de
0= V2 | o T 137
3.4.14. Lienzo de la resurreccion de LAzaro. .........ccceeveeeeviieeiiiiiiiieeee e, 138
3.4.15. Lienzo donde se levanta el sudario de Lazaro. .............ccccoeeeeeeeeenns 140
3.4.16. Lienzo de San Vicente Ferrer.........cccccevvvviiiieiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeee 141
3.4.17. Lienzo de Jesus Salvador del Mundo o Cristo Salvador ................. 142
3.4.18. Lienzo de San Francisco de ASiS........cccvvvvieiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeeeeeee 144
3.4.19. Lienzo de la Virgen de la Inmaculada Concepcidn. .............ccccce.e. 145
3.4.20. Lienzo de la Virgen Maria y el nifio Jesus con los Santos fundadores
de 1as Ordenes religioSas. ........eevvviiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieieeeeeeeeeeeeee e 147
3.4.21. Lienzo de la crucifixién de Cristo con la Virgen Maria y Maria
MagAalena. ..o 148
3.5. Retablos del templo de San Pedro Apdstol de Quiquijana....................... 150
3.5.1. Retablo de Nuestra Sefiora del Carmen.............cooeevvciiiiiieeeeeeennn, 150
3.5.2. Retablo de la Virgen de 10S DoIOres.............ueuveeeieiiniiiiiiiiiiiiiiiinnnnes 151
3.5.3. Retablo del Nifio Jesus Salvador del mundo. .........cccccceeeeieeeennennn, 152
3.5.4. Retablo del Sagrado Corazon de JesUS. ......cocecevvvveivveiiiieeeeeeeeean, 154
3.5.5. Retablo del Sefior de la Columna. .........cuueeeeiiiiiiiiiiieeeeeee e 156
3.5.6. Retablo del Sefior de la Caida o Dulce nombre de Jesus. ............ 158
3.5.7. Retablo de San Martin de Porres..............uueeeeiiemieiiiiiiiiiiiiiinnnns 160
3.6. La figura del maestro pintor Salvador Sandoval Inca en Quiquijana........ 161
3.7. Pincel de Salvador Sandoval InCa............ccoooeeeeieeeiee 163
CONCLUSIONES . ... . 166
BIBLIOGRAFIA ...t 168



FUENTES PRIMARIAS ... 172

ANEXOS . 173
AYIo GUAraIPALa.........oeeiie e ———— 180
Ayllu Cachacallatia..............uuueuiiiiiiiiiiii s 180

iNDICE DE IMAGENES

Imagen 1: Mapa del distrito de QUIQUIJaNA ............uuuuumiiiiiiiiiiiieee 30
Imagen 2: Nave del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana. ...........cccceeevvveeeneenn.. 104
Imagen 3: Cubierta del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana. ..........ccccccceeeennn. 105
Imagen 4: Presbiterio del templo de San Pedro Apdstol de Quiquijana..................... 106
Imagen 5: Retablo del Altar Mayor del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana. .... 107
Imagen 6: Arco triunfal o toral del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana............. 109
Imagen 7: Sotacoro y coro del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.................. 110
Imagen 8: Pulpito del templo San Pedro Apédstol de Quiquijana. ..............ccvvueeeennn.. 111
Imagen 9: Sacristia del templo de San Pedro Apdstol de Quiquijana........................ 112
Imagen 10: Pila bautismal del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana. ................. 114
Imagen 11: Imafronte del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana. ........................ 115
Imagen 12: Portada de fieles del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.............. 116
Imagen 13: Cruz atrial del templo San Pedro Apédstol de Quiquijana. ....................... 117
Imagen 14: Torre campanario del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana. ........... 118

Imagen 15: Fachada de pie de nave del templo San Pedro Apédstol de Quiquijana. . 119
Imagen 16: Lienzo de San Pedro Apéstol del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

................................................................................................................................. 122
Imagen 17: Lienzo de Santiago el Menor Apdstol del templo San Pedro Apéstol de
QUIQUIJANAL. ...ttt e e ettt e e e ettt e e e e e st e e e e e e ntbeeaeaanneeaeeaanneaaaeans 123
Imagen 18: Lienzo de Santiago Peregrino del templo San Pedro Apdstol de

(@ 10T [ U= 1o = PP PEROTUPRPPPPRRPN 124
Imagen 19: Lienzo de Santo Tomas Apdstol del templo San Pedro Apdstol de

(@ 1010 [T = 1o = RO OTUPRPRRRPRRPN 125
Imagen 20: Lienzo de San Andrés del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana...... 127
Imagen 21: Lienzo de la Virgen Purificada del templo San Pedro Apdstol de

L@ LT [T = o - TR SO SUPRPSURRRR 128
Imagen 22: Lienzo de San Antonio Abad del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.
................................................................................................................................. 129
Imagen 23: Lienzo de San Pablo de Tarso del templo San Pedro Apdstol de
QUIQUIJANAL. ...ttt e et e e e ettt e e e e ntt e e e e e nte e e e e e anneeaaeaanneeeaean 131
Imagen 24: Lienzo de San Juan Bautista del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.
................................................................................................................................. 132
Imagen 25: Lienzo de San Simon del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana....... 133

Imagen 26: Lienzo de San Longinos del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana. . 134
Imagen 27: Lienzo de la enfermedad de Lazaro del templo San Pedro Apdstol de

L@ LT [T = o - TR SO TPRPRSURRRP 136
Imagen 28: Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de
Lazaro, del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana. ...........cccooeeeeeeeeieeeeeeeeeeeeeeee, 137
Imagen 29: Lienzo de la resurreccion de Lazaro, del templo San Pedro Apdstol
(@ 1010 [T E= 1o - TSP ERUTPRPRUPRRPN 138

v



Imagen 30: Lienzo donde se levanta el sudario de Lazaro, del templo San Pedro

PN o013 (o] W =T @1V T[] = o = 140
Imagen 31: Lienzo de San Vicente Ferrer, del templo San Pedro Apdstol de

(@ T o 071 =1 g - TSP 141
Imagen 32: Lienzo de Jesus Salvador del Mundo, del templo San Pedro Apdstol de
(@01 o U7 =1 g - TP PRI 142
Imagen 33: Lienzo de San Francisco de Asis del templo San Pedro Apostol de
(@010 U7 =1 o - TP PRSPPI 144
Imagen 34: Lienzo de la Virgen Inmaculada Concepcién del templo San Pedro Apéstol
Lo L= @ W o U] =1 o - TP 145
Imagen 35: Lienzo de la Virgen Maria y el nifio con los Santos fundadores de las
Ordenes religiOSAS. .......uuuii it 147
Imagen 36: Lienzo de la crucifixién de Cristo con la Virgen Maria y Maria Magdalena
del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana. ..........c.oeeviiiiiiiiieiieeeee e 148
Imagen 37: Retablo de la Virgen del Carmen del templo San Pedro Apdstol de

(@ W10 071 =1 o - TR 150
Imagen 38: Retablo de la Virgen de los Dolores del templo San Pedro Apdstol de

(@ W10 07 =T g - TSRS 151
Imagen 39: Retablo del Nifio Jesus Salvador del mundo del templo San Pedro Apdstol
Lo L= @ U To U] =1 o - TP 152
Imagen 40: Retablo del Sagrado Corazén de Jesus del templo San Pedro Apéstol de
(@010 071 =1 o - TR PRSPPI 154
Imagen 41: Retablo del Sefior de la Columna del templo San Pedro Apéstol de
(@010 071 =1 o - TSP 156
Imagen 42: Retablo del Sefior de la Caida del templo San Pedro Apédstol de

(@ 1010 [T = 1o = RO OTUPRPTRTPRRPN 158
Imagen 43: Retablo de San Martin de Porres del templo San Pedro Apédstol de

(@ 1010 [T F= 1o = PP RROTUPRPRRUPPRPN 160
Imagen 44: Firma del pintor Salvador Sandoval InCa............ccccceiieiiiiiiiiiiiiinnes 164

iNDICE DE TABLAS

Tabla 1: Relacion del padrén de indios y espaioles confesados y comulgados del
Pueblo de San Pedro de Quiquijana, enelafiode 1744 ... 41
Tabla 2: Padrén de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que comulgaron y se
[olo) ) {=17= 1o TN =T o = 1= 1 Lo Tt I P 51
Tabla 3: Padrén de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que han comulgado y
confesado, del af0 1744 ... ..o e e e e e e 58
Tabla 4: Relacion de Olios que se realizé en el pueblo de Quiquijana en el afio 1736 79
Tabla 5: Relacion de casamientos que se realizé en el pueblo de Quiquijana en el afo

LT 80
Tabla 6: Relacion de entierros que se realizo en el pueblo de Quiquijana en el afio
LT 83
Tabla 7: Relacion de fiestas que se realizé en el pueblo de Quiquijana en el afo de
LA L TSP PPPR PSPPSR 84
Tabla 8: Registro de algunas deudas por entierros que se realizé en el pueblo de
QUIQUIJANA €N €l @A 1736 ....eeeeiieeeeiiiieeee et e e e e e e e e s aaeeeaaaan 85
Tabla 9: Relacién de algunos gastos que hizo la Iglesia de Quiquijana en el afio 1736
................................................................................................................................... 85
Tabla 10: Relacion de contribuciones que se hizo al templo de Quiquijana en el afo
LI L PR 86



PROYECTO DE INVESTIGACION

. TITULO: HISTORIA DEL TEMPLO COLONIAL SAN PEDRO APOSTOL
DEL DISTRITO DE QUIQUIJANA, Y LA FUNCION DE LA DOCTRINA
DE QUIQUIJANA EN LA EVANGELIZACION DE NATURALES (1670-
1760)

Il. PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA

El proceso de evangelizacion en el Nuevo Mundo inici6 a raiz de algunas
disposiciones realizadas por las autoridades eclesiasticas de Europa, la primera
disposicion fue la del Regio Patronato, que consistidé en que el Papa le otorgaba
el permiso a la Corona Espafiola, para que pueda evangelizar a los pobladores
del continente americano. Mediante esta disposicion, llegaron al Peru clérigos de
las diferentes 6rdenes religiosas, encabezadas por los dominicos, franciscanos,
mercedarios; quienes al establecerse en el Cusco comenzaron su labor

evangelizadora.

Los tres primeros concilios limenses contribuyeron para que en el
virreinato peruano se erijan templos y capillas, con la finalidad de extirpar las
practicas prehispanicas que prevalecian cuando llegaron los espafioles. De igual
manera las reducciones realizadas por el virrey Francisco de Toledo
coadyuvaron a que se agrupen los indigenas que se encontraron dispersos, ya
agrupados los indigenas el siguiente objetivo fue de construir templos, para la

difusion de la doctrina cristiana y la evangelizacion.

El templo San Pedro Apdstol de Quiquijana fue construido en un punto
estratégico del valle sur del Cusco, conocido como la ruta del barroco jesuitico,
por los diferentes vestigios que dejaron la orden de San Ignacio de Loyola, como
por ejemplo los elementos artisticos caracteristicos de este estilo como la

columna salomodnica.

La influencia del arte cusquefio fue muy importante en la zona de
Quiquijana pues segun los datos histéricos se menciona que en dicho lugar
también funciond un beaterio, es decir que el proceso de evangelizacion fue muy

dindamico producto de la presencia de agentes eclesiasticos.

La doctrina de Quiquijana cumpli6 en la época colonial un rol
predominante porque fue el nexo entre el Cusco y las provincias altas, producto

de ello encontramos informaciones de los clérigos en la doctrina de Quiquijana.

VI



Asimismo, destaca la figura del pintor Salvador Sandoval Inca, quien
elabord una serie de lienzos para el templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.
Todos estos aspectos de detalles acerca del templo de Quiquijana conllevan a

formular las siguientes preguntas:

II.1. PROBLEMA GENERAL

» ¢ Como fue el proceso histérico del templo colonial San Pedro Apéstol del
distrito de Quiquijana, y la funcién de la doctrina en los afios de 1670-
17607

I.2. PROBLEMAS ESPECIFICOS

» ¢De qué manera se dio el proceso para que se establezca la doctrina en
Quiquijana, en el contexto del arte colonial cusquefio a través de las
politicas religiosas del virreinato del Peru?

» ¢ Cual fue la funcion que cumplié la doctrina de Quiquijana a partir del
desempefo de Alonso Bravo de Paredes en la evangelizacion de los
naturales en los afios 1670-17607?

» ¢Qué influencia artistica y arquitectonica tuvo el templo colonial San

Pedro Apdstol del distrito de Quiquijana en los anos 1670-17607?

. JUSTIFICACION DE LA INVESTIGACION

El presente trabajo de investigacion se justifica con la finalidad de estudiar,
analizar y difundir la historia del templo colonial San Pedro Apdstol del distrito de
Quiquijana, a partir de los primeros afnos de su construccidén, equipamiento
arquitectonico y ornamentacion artistica. De igual manera, se detallara la funcion
que cumplieron los doctrineros en el proceso de evangelizacion vy
adoctrinamiento en los afios de 1670 a 1760, hay que tener en cuenta que en
este marco temporal la historia del arte cusquefio entro a su proceso de auge
por la presencia del Obispo Manuel de Mollinedo y Angulo.

La valiosa riqueza arquitectonica y artistica del templo colonial San Pedro
Apéstol de Quiquijana, requiere ser estudiada e investigada minuciosamente por
el legado artistico y arquitectonico que posee, ya que templos como el de
Andahuaylillas han recibido amplia atencion investigativa, mientras que el templo

de Quiquijana ha sido escasamente abordado por la historiografia especializada

VI



y debe ser estudiada bajo los canones de analisis y critica de la ciencia social de
la Historia, el conocimiento iconografico e iconolégico de las pinturas e imagenes
en bulto, para que, de esta manera, se pueda difundir la riqueza cultural que

posee dicho inmueble religioso.

Entonces, consideramos que es importante el estudio del mencionado
templo colonial de Quiquijana debido a que se encontraba en la ruta del corredor
del barroco jesuitico, lo que nos permite inferir que en aquella ruta hubo
presencia de pintores trashumantes que dejaron sus pinturas en dicho templo;
estos datos relevantes motivan a investigar detalladamente los elementos

artisticos del templo de Quiquijana.

IV. MARCO TEORICO
IV. 1. BASE TEORICA

La historia de los templos en la ruta del valle sur no ha sido abordada por
muchos investigadores de las Ciencias Sociales, puesto que se da mucho mas
realce o importancia al templo de Andahuaylillas. Sin embargo, el templo de
Quiquijana posee invaluables joyas del Arte Cusquefio. Para que este trabajo de
investigacion se encamine de la mejor manera es menester presentar las

siguientes bases tedricas:
TEORIA DEL PODER

Ahora bien, para hablar de la presencia espainola y el proceso de evangelizaciéon

de un determinado lugar, es necesario teorizar el poder:

Silva Santisteban (1977) refiere que “es la facultad de controlar el
comportamiento de otros, es decir, cualesquiera de los varios tipos de fuerza,
energia o potencia que deriva de las relaciones y el funcionamiento mismo de la
estructura social” (p. 295). En la época colonial el poder que impuso la iglesia
catdlica fue determinante para la imposicion de la doctrina cristiana, esto se

puede observar en las diferentes comunidades y distritos de la region cusquena.
De igual manera el autor agrega que:

Es inherente a la naturaleza misma de toda actividad humana el hecho de
que algunos individuos pueden controlar el comportamiento de otros, puesto
que ningun grupo humano puede funcionar en forma efectiva, a menos que
algunos individuos desempefien tareas de coordinar, dirigir e integrar los

VI



esfuerzos de los demas, asumiendo con ello la responsabilidad propia de
tales actividades” (Silva Santisteban, 1977, p. 296).

En cuanto al comportamiento de un grupo humano, en el caso de la doctrina
de Quiquijana se vio por medio del clérigo Alonso Bravo de Paredes, quien
cumplié un rol importante en la evangelizacion de los naturales, coordinando y

dirigiendo los asuntos eclesiasticos.

Por otro lado, Sousa (2000) divide el poder en dos categorias. El primero
senala que “el poder césmico esta centralizado, ejercido a partir de un centro de
alto voltaje (el Estado) y dentro de limites formalmente establecidos a través de
cadenas institucionalizadas de intermediacion burocratica” (p. 328). Las
relaciones de poder que tuvo el clerigo Alonso Bravo de Paredes con el obispo
del Cusco, en cuanto a la situacion del proceso de evangelizacion se esta
vizualizando esta categoria. La segunda categoria, segun Sousa (2000),
sostiene que “el poder caosmico es el poder descentralizado e informal, ejercido
por multiples microcentros de poder en secuencias cadticas sin limites pre-
definidos” (p. 328). Esta categoria se aplica en las relaciones sociales que por

medio de la evangelizacion efectuo Alonso Bravo de Paredes.

TEORIA DEL CONFLICTO

El conflicto es un fendmeno inherente y consustancial a toda sociedad, presente
en todas las épocas y ambitos sociales, constituyendo una constante histérica
que contribuye decisivamente a los procesos de cambio social (Silva, 2008, p.
29). En este sentido, al analizar la historia del Templo Colonial San Pedro Apéstol
de Quiquijana y la funcioén de la doctrina en la evangelizacion de los naturales en
el periodo 1670-1760, es pertinente considerar el conflicto social como motor de
las transformaciones vividas por las poblaciones indigenas y coloniales. De
acuerdo con la perspectiva marxista, el conflicto principal se manifiesta en la
lucha de clases, en la que los agentes fundamentales estan determinados por
sus relaciones diferenciales de propiedad: propietarios y no propietarios
(Cadena, 1993, p. 37). Esta dicotomia genera inherentes tensiones entre
explotadores y explotados, categoria aplicable al analisis de las relaciones de
poder, dominio y resistencia entre la élite colonial y las comunidades indigenas

sometidas a la doctrina y a la evangelizacion. Por tanto, el estudio del templo y

IX



su funcidén eclesiastica debe insertarse en este marco conflictivo y dinamico, que
permite comprender las desigualdades sociales, las formas de dominacién
cultural y econdmica, asi como las estrategias desarrolladas por los naturales en
la construcciéon de su identidad y su resistencia frente al proceso evangelizador
y colonizador, en este contexto se evidencia la relacion de dominacion ejercida
por el clérigo Alonso Bravo de Paredes sobre los naturales de Quiquijana, como

parte de las dinamicas de poder propias del orden colonial.

HISTORIA ORAL

En la reconstruccion de procesos socio-histéricos relacionados con el
Templo Colonial San Pedro Apdstol de Quiquijana y la funcion evangelizadora
de la doctrina en el periodo 1670-1760, resulta fundamental incorporar la
percepcion y concepcion de los actores historicos y sus descendientes, para lo
cual el testimonio oral se erige como una fuente valiosa y renovada. Tal como
sefalan Lara y Antunez (2014, p. 48), el testimonio oral se transforma en un
nuevo escrito, dado que la entrevista es sistematizada y se desarrolla a partir de
un corpus preestablecido, lo que permite la construccion de un relato socio-
histérico riguroso y contextualizado. Ademas, este enfoque facilita el acceso del
investigador a nuevas fuentes de informacion y a los grupos sociales ubicados
en la sobreestructura local (los pueblos y comunidades indigenas) permitiendo
engranar tedricamente los acontecimientos y vivencias locales que repercuten
en dinamicas mas amplias a nivel nacional y viceversa (Lara & Antunez, 2014,
p. 48). Por ende, la integracidon del testimonio oral en la investigacién sobre la
evangelizacion y la funcién del templo posibilita un entendimiento mas profundo
y complejo de las relaciones entre los agentes de la iglesia catdlica y naturales,
permitiendo dar voz a los sectores historicamente subalternos y enriquecer el

analisis del proceso evangelizador dentro del contexto colonial.

TEORIA DE LA EVANGELIZACION

Con relacidon a esta teoria, tenemos la postura de Pérez (1990),
“‘evangelizar es una situacion de explotacion del hombre por el hombre sin
denunciar que la situacion seria algo contradictorio. Por eso en la predicacion

tiene que defender la dignidad y los derechos de los indios y condenar el sistema

X



de encomiendas y de repartos” (p, 84). Para el caso de los pueblos que fueron
conquistados por la Corona Espanola, lo que predominé fue el factor econdmico
que el religioso, porque se utilizé la mano de obra indigena con fines de
explotacion. Los espafioles utilizaron la evangelizacion como medida de

justificacion de la conquista de los pueblos que pertenecian al estado quechua.

Por otro lado, Arias (1978) refiere que:

La evangelizacion de los pueblos de América latina no comienza hoy [...]

Los pueblos latinoamericanos han recibido la semilla del evangelio, han sido
evangelizados [...]. La evangelizacién realizada en América latina, se ha

instalado en un lugar muy profundo, ha afectado a todo su ser y obrar. (p.99).

Y uno de los principales factores para que se efectué el proceso de
evangelizacion fueron la construccion de los templos, y que luego de la llegada
de la Orden de la Compafia de Jesus, puesto que en los templos se comenzaron
a elaborar retablos, lienzos e imagenes en bulto que fueron vehiculos de

evangelizacion.

Sandoval y Lasso (2014) refieren lo siguiente sobre la evangelizacion:

[...] el encubrimiento en el que se basé el llamado descubrimiento de
América que, podriamos decir fue el momento fundante en la construccion
de la cristiandad latinoamericana. De ahi que la evangelizacién no solo
tendria éxito si se lograba convertir a los nativos al cristianismo, estos
ademas debian asumir todo modo de vida del europeo, del espafiol y entre
otras cosas debian insertarse en un modelo econémico diferente. En las
reducciones de Ameérica latina los misioneros empezaron su labor con
intérpretes de las mismas comunidades hasta que ellos se familiarizaron con
la lengua de sus catequizados lo suficiente para su tarea de evangelizacion,
castellanizacién y sacramentalizacion. (p. 6)

Para otorgar a un religioso la administracién de un pueblo o una doctrina,
uno de los requisitos que aquél debia poseer para evangelizar, era el
conocimiento de la lengua de los naturales; para el caso del Cusco, los religiosos
que se establecieron tuvieron que capacitarse en el conocimiento del idioma
quechua. “La conversion sigue a la evangelizacion, pero puede no seguirla
también. Ahora bien [...] no nos referimos a esa metanoia (transformaciones),
sino mas bien a el mensaje de las buenas noticias; y estas anunciadas a los
hombres del mundo” (Maxie, 2021, p.126). Cuando los clérigos difundian la
doctrina cristiana a los aborigenes ya no se les podia considerar como nedfitos,

es decir se les podian aplicar ya un castigo, si realizaban sus cultos andinos.

Xl



Ahora bien, con relacion a la evangelizacion a través del arte tenemos la
siguiente definicion de Flores y Kuon (1991):

Esta importante faceta de catequizacion usé como principal vehiculo de

expresion de arte, dentro del cual la imagen tuvo aun mayor importancia. Se

formaliza a raiz de la Reforma protestante del siglo XVI, razén por la cual la

iglesia catdlica en su politica oficializada en el concilio de Trento (1542-

1564), concedio al arte el papel de vehiculo de instruccion de la fe catdlica,

practicamente como medio de propaganda religiosa y ciertamente politica,
posicién que se traslada a América. (p.172).

A partir de los acuerdos pactados en el concilio tridentino, se dio mayor
énfasis a los elementos artisticos que se podian elaborar para los templos,
considerandolos como un canal para evangelizar a los naturales, entonces los

templos tuvieron mayor preponderancia.

REDUCCIONES RELACIONADO A LA TEORIA DE LA CONCENTRACION DE
LA POBLACION

Para que se construya un templo en el virreinato peruano, el lugar
determinado debia presentar ciertos factores importantes, entre ellos un
considerable numero de habitantes, quienes fueron reducidos para dos
importantes fines, tanto econdmicos como religiosos. Es a raiz de esta situacién
que se implanto el sistema de reducciones que: “consistia en la concentracion
de la poblacién nativa, dispersa en muchos asentamientos, lo que no permitia el
control no sblo en el adoctrinamiento sino en la aplicacién de las politicas

tributarias y demograficas” (Flores et al., 1991, p.173).

Las reducciones ayudaron de forma importante a los procesos de

evangelizacion:

La idea de reunir indios dispersos para reducirlos a nuestra santa fey a la
obediencia del Rey nuestro sefior, es un principio basico de la
colonizacién espafiola de América y tan antiguo como ella. Se veia en la
reduccion de los multiples y pequefios grupos de indigenas gracias a su
incorporacién a un numero limitado de pueblos, que por lo tanto de las
autoridades eclesiasticas como civiles, el unico medio de impedir el ejercicio
de su religion anterior, de convertirlos e inculcarles los principios de
conducta y de moral cristiana (vivir en politica humana y cristiana). Era
una de las mejores combinaciones de conquista espiritual y fisicas pacificas.
(Esponera, 1986, p. 49)

Por otro lado, en el aspecto econdmico las reducciones favorecieron en

mayor grado a los clérigos

Xl



La catequizacion fue la accion principal y permanente de imponer la religion
catolica a todos los habitantes de América mediante castigos y muerte. Con
esta finalidad los espafoles presentaron a los santos y santas como
benefactores de los pueblos provocaron las grandes fiestas religiosas con
borracheras incluidas y los curas como artifices de estos eventos,
cosecharon grandes ganancias econdémicas (Valenzuela, 2020, p. 33).

Entonces, se puede considerar que el factor econémico fue la parte
negativa de las reducciones, pero a la vez el sentido religioso fue bastante
marcado y determinante, aunque variado con el paso del tiempo y sentido

hegemonico.

La invasion espafola trajo consigo el principio basico siguiente: toda
comunidad humana es cristiana, y debe basarse en la religion cristiana,
teniendo como base la fe en Cristo. Esta concepcion se desarrollaba en
Europa desde el siglo X, durante el gobierno del papa Gregorio VII. Con el
paso de los siglos, al momento de la invasién de América por espafoles y
portugueses, estos principios no [fueron] tan reconocidos en muchos reinos
de Europa, como Francia e Inglaterra. Sin embargo, Espafa, un reino
netamente cristiano, aun seguia basando su sistema politico - social en este
principio (Dalen, 2010, p. 105).

Con este principio, lo que se pretendid6 fue que todos los reinos
conquistados por Espafa, practiquen la religion catdlica, producto de esta
problematica y por la presencia de otras religiones, se creo el tribunal del Santo
Oficio. Debemos mencionar también, que otra de las instituciones que tenia la
finalidad de difundir la doctrina cristiana fue el sistema de encomiendas, pero
debido a la falta de preparacién de los encomenderos, ésta no tuvo éxito en el
proceso de evangelizacion:

Con la invasion del Tawantinsuyu, los espafioles establecen el sistema de
encomiendas como instrumento para la evangelizacion de las poblaciones
andinas. Para ello, el encomendero contaba con los servicios de un cura
doctrinero, quien se encargaba de adoctrinar a los naturales. En los primeros
afios de dominacion espafiol, van a ser justamente los encomenderos, los
que van a correr con los gastos que demande la construccién de las
primeras iglesias (esto en lo que se conoce en términos arqueoldgicos como
el Periodo de Transicion Colonial Temprano), pero luego de las guerras

civiles, va a ser el estado colonial el encargado en coordinacion con la iglesia
(Dalen, 2010, pp. 105-106).

Este sistema fue disuelto en los afos de 1550, a pesar de que hubo las
rebeliones de los encomenderos no se pudo mantenerse, porque no cumplié las

expectativas con la finalidad por la que fue creada.

El proceso de conversion y evangelizacion de las poblaciones andinas fue
violenta, propiciada tanto por los encomenderos como por los agustinos,
estos ultimos propugnaban que el proceso de evangelizacién debia

Xl



realizarse por cualquier medio posible, sea pacifica o violenta, pues cuando
las poblaciones paganas son reacias a ser evangelizadas, debe usarse la
violencia con el fin de salvar a esas almas (teoria propugnada por el mismo
San Agustin). En oposicion a ellos, lo dominicos encabezados por el padre
Bartolomé de las Casas, discipulo de Victoria, sehalaban que se debe dar el
conocimiento de la fe y las condiciones para una voluntaria conversion de
los subditos, sin el uso de la violencia (Dalen, 2010, p. 106).
Es asi que, el proceso de evangelizacion e los Andes fue un fenbmeno
complejo y contradictorio, marcado por la violencia, la resistencia y la busqueda

de una nueva identidad cultural.
TEORIA DE LA FUNCION DE LA DOCTRINA

Para efectuar de la mejor forma la evangelizacién en los pueblos reducidos
se requirid de doctrineros que pertenecian a las 6rdenes religiosas, con ellos la
evangelizacion se intensificod, debido a la constante preparacion y formacion de

los religiosos, el doctrinero era el:

[...] encargado de reunir en la poblacién que fuere cabeza de la doctrina a
los hijos de los indios principales y a estos debia instruir en la mejor forma
posible y cuando saliere a visitar los demas lugares del repartimiento, habria
de llevar algunos de estos muchachos y dejara uno en cada pueblo, de modo
que en los Domingos y fiestas les repitan y ensefen lo que han aprendido a
todos los naturales. Este sistema de catequizacién por medio de los nifios
no era nada inusitado y lo habian puesto en practica los misioneros tanto en
América como en otras regiones (Vargas, 1953, p. 113).

El doctrinero se encargaba eminentemente de instruir a los naturales de los
pueblos al cual estaba designado, especialmente impartia su doctrina a los nifios

que eran los hijos de los aborigenes nobles.
Las actividades que realizaban fueron las siguientes:

Se levantaba muy de manana y convocaba a todos los naturales y ayudado
de los muchachos entrenados para este efecto les hacia recitar en voz alta
las oraciones, los mandamientos y articulos de la Fe, todo ello ordinario en
su propia lengua y, acabada de decir la doctrina, los que eran mayores de
edad iban a sus labores y los nifos y nifas quedaban en la doctrina por mas
tiempo (Vargas, 1953, p. 130).

Cabe resaltar que el doctrinero debia tener un amplio conocimiento del
idioma que hablaban los miembros que pertenecian a su doctrina. Cuando los
doctrineros estaban indispuestos ellos ya tenian auxiliares que se encargaban

de impartir la doctrina catdlica:

\%



En ausencia del doctrinero habia indios instruidos o fiscales, quienes
ensefiaban la doctrina, de hacerla repetir en determinados dias a los nifios
y a los adultos en los dias de fiesta; ellos cuidaban de anotar los nombres
de los que nacian para que fueran bautizados, de los que estaban por cazar
y de compeler a los remisos a la doctrina y a la misa cuando la habia en el
pueblo (Vargas, 1953, p. 225).

El proceso de evangelizacion paso por diferentes etapas, la primera de las
cuales fue durante los primeros afnos de la presencia espafnola hasta el afio de
1590, luego con el establecimiento de las 6rdenes religiosas y la realizacion de
los 3 primeros concilios limenses, donde, el proceso de evangelizacion tomé otra

perspectiva.
TEORIA DE LA DOMINACION

Para hablar del proceso de dominacién espafola se observa que fue de
manera violenta, esto por el ambiente de la época que se vivia en Espafia debido
a las guerras de reconquista de la tierra Santa, tomando en cuenta el panorama
de las guerras en defensa de la fe catdlica, puesto que, ese mismo modelo fue
aplicado en el Nuevo Mundo, es decir que, en el virreinato peruano, donde se
dispuso que la religién oficial sea la catdlica:

La colonizacion espanola en América fue sistematica y brutal. Gran parte de los
indios fueron obligados a trabajar en los campos y en las minas de forma
inhumana, provocando una altisima mortandad. El grado de explotacién fue tal

que incluso se impuso la esclavitud con mano de obra negra procedente de
Africa (Cuervo, 2016).

Cuervo (2016), precisamente refiere sobre este proceso de dominacion lo

siguiente:

En la conquista se cometieron todo tipo de atrocidades y hubo una politica
sistematica y premeditada de terror, necesaria para que un pufado de
conquistadores sometiera a millones de aborigenes a lo largo y ancho del
continente americano. Por eso hubo matanzas ejemplarizantes, como las de
Anacaona, Moctezuma, Atahualpa y otros cientos quizas miles de caciques y
reyezuelos locales que mostraron resistencia al invasor. Aperreamientos,
empalamientos, mutilaciones y quemas en la hoguera fueron moneda de cambio
habitual en todo el proceso (p. 116).

Es sabido que la dominacién en el ande fue de manera violenta, esta trajo
como rezagos la imposicidn de una estructura ideoldgica, social, politica y
econdmica diferente a la que habia en el Tahuantinsuyo. Otras de las formas de

dominacion fue la de utilizar a los runas como fuerza de trabajo. Esta manera se

XV



observa en el sistema de encomiendas, como también, en las doctrinas en los

pueblos:

Las formas que histéricamente han servido para que unos hombres obliguen o
convenzan a otros hombres a trabajar para ellos han sido el uso del poder (sea
militar, religioso, o de organizacién) y la amenaza de la violencia (como en la
esclavitud); la oferta de proteccion a fin de librar, y defender, a los potenciales
trabajadores de la violencia y la arbitrariedad de otros (como en la servidumbre
feudal); o la falta de tierras libres, que no dejaba mas alternativa a los
desposeidos de tierras que ofrecer su trabajo a los que controlaban los recursos

(la proletarizacion) (Contreras, 2009, p.42).

Con relaciéon a la dominacién en el aspecto social se instauro la division
de clases sociales y la mas conocida y utilizada por la historiografia peruana es
la republica de indios y de espafoles: “Con la conquista se extendié por todo el
territorio peruano el modelo social de los espafioles. La conquista mediante las

armas solo fue el principio de la colonizacion” (Martinez, 2016, p.23).

Asimismo, Belmonte (2016) agrega que:

Las sociedades indigenas no fueron estaticas, sufrieron grandes cambios
debido a la divisién de sus estructuras internas y a la transformacion de los
trabajadores. La sociedad colonial se construyé debido a un proceso de
sincretismo entre las formas de dominacion europea y las culturas indigenas

(2016, p.16).
Pues, el modelo social espafol predomind en el virreinato peruano, sin
embargo, hubo un proceso de préstamo de valores irreversibles, esto quiere

decir que fue muy evidente el proceso de simbiosis cultural.
TEORIA DE EXTIRPACION DE IDOLATRIAS

Para hablar de la extirpacion de idolatrias es menester mencionar ciertas
disposiciones por parte del papado para otorgar la imposicion de la religién
catdlica en tierras americanas: “De acuerdo a las bulas Inter coetera y a las
instrucciones de la Corona, la misién de los conquistadores del Peru era
implantar la religion catélica en el pais, y destruir todas las manifestaciones de
la religion autdéctona” (Duviols, 1977, p. 85). Con esta bula comienza

primigeniamente la extirpacion de idolatrias.

Duviols (1977) define que la extirpacion de idolatrias es: “apartar del culto

idolatrico aun por mal, esto es, destruir sus simulacros y templos, desterrar la

XVI



supersticion diabdlica que no solo impiden la gracia del Evangelio, sino también
se oponen a la ley natural” (pp.53-54). Esto quiere decir que, consiste en
desarraigar al aborigen de cualquier manifestacién religiosa que practicaba
anteriormente; es decir, se tuvo que destrozar toda evidencia material que
funcionaba como centro ceremonial o lugar de culto, para reemplazarlo por un

templo, una ermita o colocar una cruz en lugar de una huaca.

Agrega también Duviols que: “La extirpacion para Polo estribaba tanto en
la desaparicion de las estructuras econdmicas y sociales del clero incaico, como
en la destruccién de los santuarios, los idolos o las momias divinizadas. (1977,
p.125). La extirpacion de idolatrias no solo se referia a la destruccion de las
huacas o espacios adoratorios, sino que también debe entenderse como la
disolucién de la organizacion econdmica y social que existia en el
Tahuantinsuyo. En ese sentido, la extirpacion de idolatrias implico un proceso

mas amplio de desestructuracion cultural y social de las poblaciones indigenas.

Los mecanismos de destruccion que se utilizé en la campaiia de extirpacion

de idolatria fueron los siguientes:

Después de conocer los hombres de las huacas y sus emplazamientos, los
curas, no se han de satisfacer sin verlas por los ojos e alli deshacerlas si no
fueren portatiles, para que delante del pueblo se quemen [...] hace de quemar
con todas las reliquias de los vestidos que se hallaren, porque a una sola sembria
adoraran si la ven que es semilla del diablo [...] y después de esas diligencias
en el libro de la fabrica de la iglesia, al cabo de el, se han de poner por sus ayllos
y parcialidades de hurin y hanan subcesivamente, donde la pacarisca hasta las
demas y poniendo el nombre de la guaca y al pie de cada cual el nombre de sus
camayos. Y cada ano, el cura doctrinero visitara los emplazamientos de las
huacas para cerciorarse de que no se las reconstruye, o se le ofrecen sacrificios
(Duviols, 1977, p.144).

En el procedimiento de extirpacion de idolatrias, cada afio se tenia que ir
a verificar si habia cierta modificacion de la huaca; entonces, para no tener tal
inconveniente, se dispuso que sobre las huacas se construyese una capilla o se
erija un templo para que ya no haya intento de retornar a practicar los cultos

incaicos.

Por otro lado, Meconi (1999) menciona lo siguiente acerca de la

extirpacion de idolatrias:

XVII



Las costumbres, ritos y mitos contenidos en estas cartas forman parte de la
que los jesuitas y los otros actores de la evangelizacién llamaban idolatria.
[...]. Los jueces, enviados por el arzobispo, debian buscar las practicas de
idolatrias, destruir los idolos y juzgar a los hechiceros, considerados
emisarios del diablo y principales culpables de la recrudescencia del
fendmeno entre las poblaciones bautizadas desde el siglo XVI. (pp. 64-65).

De igual manera Gareis (2004) vierte que la extirpacion de idolatrias es:

La destruccion de los “idolos”, tejidos finos y parafernalia apuntaba a
desarraigar los cultos autoctonos, pero al mismo tiempo equivalié a una
pérdida sensible en la herencia cultural de los pueblos andinos. Mas aun en
las culturas autoctonas se consideraba que el culto a los antepasados y las
deidades andinas era esencial para asegurar, ademas del bienestar
individual, la pervivencia de todo el grupo social. Por eso, la destruccion de
las representaciones de dioses y momias afecto sobremanera a las
sociedades andinas que la sufrieron: las campafas de extirpacion de
idolatrias, por consiguiente, no solo atentaron contra las religiones andinas
sino también contra la identidad cultural de los pueblos afectados. (p. 266).

Considerar que la extirpacion de idolatrarias, origind que exista una ruptura

del pensamiento andino con relacion a su religion y religiosidad, esto conllevé a

que surja la simbiosis cultural.

De similar forma, Sandoval y Lasso (2014) mencionan sobre el movimiento

de extirpacion de idolatrias, como una:

[...] estrategia evangelizadora en los andes, [donde] se concentra en
castigar a personas que tienen influencia sobre las comunidades indigenas,
los homos del concilio limense de mitad del siglo XVI, fueron chamanes y
taytas de la red chamanistica que se configura con los territorios de la selva
y los andes (Sandoval y Lasso, 2014, p.13).

El castigo fue uno de los medios para poder contrarrestar las practicas
idolatricas, sobre todo a los sacerdotes incas que se encargaban de dirigir los

ritos, fueron objeto de sospecha, muchas veces fueron castigados.

Por otro lado, Arriaga (1920) indica lo siguiente acerca de la idolatria:

Las dos principales causas de las Idolatrias de los Indios, dijimos que eran.
La primera suma ignorancia, que tiene de las cosas de nuestra Fe, por no
estar ensefados en ella, y el engafio en que siempre estan de sus Huacas,
y supersticiones de que no han sido desengafiados, que también es falta de
doctrina, y predicacion; la cual se a de enderezar, no solo en plantar en sus
corazones las verdades de la religidn cristiana, sino a arrancar de ellos las
malezas, y raices de sus errores. La segunda causa es no haberles quitado
hasta ahora sus Huacas, Malquis, ni Conopas, ni los demas motivos de su
Idolatria. (p. 107).

XVII



Se considera que la extirpacion de idolatrias fue un método de
adoctrinamiento de gran violencia y represiéon que se dedicd de extirpar todo

atisbo, creencia u objeto de culto prehispanico.

TEORIA DE LA FUNCION DE LA PINTURA MURAL EN EL PROCESO DE
EVANGELIZACION

La pintura mural sobre todo en los templos rurales, fue considerada como
un mecanismo de evangelizacion donde se explicd pasajes sobre el bien y el
mal, asimismo, se elaboro pinturas murales de santos, escudos de las 6rdenes

religiosas:

Al llegar de los espafnoles a América la pintura mural se utilizé como un forma
directa y eficiente de catequizacion y evangelizacién. En México se la empled
como vehiculo de adoctrinamiento desde la mitad del siglo XVI y al similar
sucedié afios después en el Peru (Flores et al, 1991, pp.167-168).

Las pinturas murales estuvieron influenciadas con los estilos artisticos,
puesto que “La tradicidén renacentista y manierista fue determinante y se transfirio
a la pintura mural con todo su contenido de representaciones simbdlicos que
caracteriza los motivos grutescos, que habian sido moralizados y trasladados a
la iconografia cristiana” (Flores et al., 1991, p.168). Estos motivos ornamentales
se observaron en los frisos de los templos, por otro lado, entre las

representaciones de las pinturas destacaron:

[...] las ideas mitoldgicas y fantasticas que conjugan lo humano con lo
vegetal o animal, las representaciones de cestas, cornucopias, monstruos y
mascarones que en su origen eran ofrendas paganas, pasan a ser parte del
repertorio decorativo de este género artistico. [...] el Concilio de Trento habia
efectuado advertencias para que se permitiera en los templos catdlicos
representaciones pictoricas opuestas a la tradicion eclesiasticas, limitando
las interpretaciones libres e imaginativas de temas simbdlicos, que solo
debian ser representados siguiendo las normas; sin embargo, en la region
andina la iglesia fue tolerante y permitio la utilizaciéon de los grutescos con
propésitos didacticos (Flores et al., 1991, p.168).

De esta manera, el arte mural en el Cusco alcanz6 mayor preponderancia
por considerarse un instrumento para la evangelizacion de los naturales: “El arte
mural del periodo colonial que se arraigé profundamente en América fue traido
del viejo continente y puesto en practica desde el primer momento de la

dominacion, como vehiculo de catequesis (Flores et al., 1991, p.169).

XIX



En los templos en la ruta del corredor del barroco jesuitico predominé en
mayor proporcion la utilizacion de pinturas murales, y se aplico el estilo conocido
como churrigueresco, con la caracteristica del horroris vacuo, que quiere decir
miedo al vacio, trayendo como consecuencia, que los templos no solamente
estén decorados con retablos lienzos e imagenes en bulto, sino que se agregd

también las pinturas murales.

La pintura mural tampoco demoraria en ser vehiculo importante para la
catequizacion. Los grandes parametros interiores de los templos se veran
cubiertos de pintura mural de temas evangelizadores: vida de la virgen, de
los santos, los grandes dilemas sobre la vida y la muerte, el paraiso, el
infierno. Son presencia elocuente de una sistematica politica de
concientizacion de la poblacién indigena, de la nueva fe que trataria de
avasallar a las antiguas y tradicionales creencias de los tawantinsuyanos.
(Flores et al., 1991, p.174).

IV. 2. ESTADO DE LA CUESTION

El Templo Colonial de San Pedro Apédstol de Quiquijana presenta los

siguientes antecedentes:

A nivel global tenemos las investigaciones de Gonzalez (2009) realiz6é un
trabajo de investigacion sobre “El santuario de los Remedios, como espacio de
apropiacién e identidad” en México, en su trabajo hace énfasis en cuanto a los
aspectos que se abordan para estudiar la zona determinada. Estas
caracteristicas son la historia, la cultura, el espacio, la arquitectura. Para este
santuario, la identidad puede ser reconocida a través de espacios y objetos
arquitectonicos como elementos que representan andamios que sostienen la
carga simbdlica de las actividades populares que se realizan en ellos. La
arquitectura y sus espacios, en este caso, se convierten en referentes obligados

de manifestacion identitaria.

Por otra parte, Armillas (2004), en su articulo sobre la Evangelizacion y
sincretismo religioso en México (siglo XVI) indica que, a pesar de las primeras
reacciones de asombro o duda, la poblacion indigena, en lineas generales, no
se opuso a la evangelizacion, sino que la incorporé a sus practicas, generando
un sincretismo religioso, puesto que: “contaban con algunas similitudes rituales
que favorecieron el sincretismo en los aborigenes: el concepto de la Creacion; la

idea de un Dios supremo; la existencia de una madre de la divinidad”. (p.16).

XX



En cuanto al proceso de adoctrinamiento Estensoro (2003) destaca que la
evangelizacion no fue unicamente una lucha contra la persistencia de practicas
paganas, sino también un proceso en el cual los indigenas, especialmente sus
lideres y caciques, buscaron ser reconocidos como cristianos para mantener sus
privilegios y participar en el nuevo orden religioso y social. A partir de fuentes
como sermones, catecismos, cronicas y manifestaciones artisticas, el libro
explora como se molde6 una santidad vernacula, distinta, pero integradora, y
coémo algunos indigenas alcanzaron relevancia espiritual dentro del cristianismo

catolico.

A nivel de Peru, tenemos la investigacion de Gutiérrez (1978) conjuntamente
con otros arquitectos e investigadores publican un interesante libro “Arquitectura
del Altiplano peruano” en el cual abarco el aspecto geografico del territorio
altiplanico, también desarrolla la organizacion politica, econdmica e ideoldgica.
Pues el libro menciona que al realizar la investigacion sobre la arquitectura de
los templos y construcciones coloniales no solamente se debe desarrollar el
aspecto arquitectonico sino también la parte histérica y geografica, pues estas
tres disciplinas tienen una correlacion y complementacion para que la

investigacion tenga mas relevancia.

Vargas Ugarte (1963), en su libro “Los jesuitas del Peru y el Arte”, describe
los templos que estuvieron bajo la administracion de los jesuitas en la region del
Cusco, empezando por el templo que pertenecio a la Orden de la Compania de
Jesus llamado de la Transfiguracién de Jesus, posteriormente describe el templo
de Andahuaylillas, de Huaro y Canincunca. En ese entender brinda un concepto
de lo que fue la ruta del barroco jesuitico que empieza desde la ciudad del Cusco
y termina en el pueblo de Juli en Puno. En ese contexto, el templo San Pedro

Apdstol de Quiquijana, esta considerado en este corredor jesuitico del barroco.

Guibovich y Cisneros (1982), realizaron un interesante estudio sobre la
biblioteca cusquena de Alonso Bravo de Paredes y Quifiones, donde mencionan
un poco de su biografia su formacién eclesial, el influjo que tuvo en el lunarejo
Juan Espinoza Medrano, el desenvolvimiento que tuvo como cura de la doctrina

y el templo San Pedro Apostol de Quiquijana, también hacen mencion de su

XXI



escrito y de la grandiosa biblioteca que poseia, el cual los autores detallan los

libros que conservaba, detallan el inventario de bienes.

Asi mismo, con relacion a las actividades de eclesiasticos en el obispado
del Cusco se tiene a Villanueva (1989), quien focaliza la labor del Obispo Manuel
de Mollinedo y Angulo, indicando que se trata de tan firmes decisiones de su
papel de realizador que hay que imaginarlo mas alla de su investidura espiritual.
Mollinedo aprovechaba sus visitas pastorales para iniciar en los pueblos de su
transito la edificacion de iglesias, cuya continuacion encargaba a sus respectivos
curas. Mollinedo, ademas de ser un hombre moderno y adelantado a los
sistemas y gustos de su época, fue el principal autor del embellecimiento de los

templos de la regién del Cusco, insertando el arte cusquefio y estilo barroco.

Asi mismo citamos los trabajos de investigacion de Lopez y Quispe (2020),
quienes realizaron el trabajo de investigaciéon intitulada “Historia y proceso
artistico del templo colonial de Nuestra Sefora Montserrat de Chinchero-
Urubamba (XVII)”, en el cual refieren que el proceso de evangelizacion cumplié
un rol fundamental a través de la construccion de los templos. Con relacion al
proceso artistico del Templo de Chinchero hacen un analisis descriptivo tanto del
exterior e interior del recinto religiosos, detallan también las intervenciones que
tuvo el templo para su restauracion en relacién a lo arquitectonico y las pinturas
murales, los cuales son historiograficas porque la pintura mural que se encuentra
alrededor de la portada de fieles detalla el evento histérico de la rebelion de

Tupac Amaru Il.

Mantilla y Quispe (2021) realizaron el trabajo de investigacion intitulada “La
orden de la Compairiia de Jesus en el Cusco: Organizacion, Evangelizacion, Arte
y Economia 1600-1650", donde mencionan la importancia de la presencia de los
jesuitas en la ruta del valle sur considerado como el barroco jesuitico. Asi mismo
resaltan la preponderancia que tuvo la evangelizacion del hombre andino en las
lenguas locales, tales como el quechua, el aimara y el puquina. Resaltan también
la importancia del arte empleado por los jesuitas como un vehiculo para la

evangelizacion.

Benavente (1995), en su libro intitulado “Pintores cusquefios de la colonia”,

de igual manera hace mencion al pintor Salvador Sandoval Inka e indica que

XXl



pinta la serie de la Vida del Apdstol San Pedro, la vida de Lazaro para el templo
parroquial de Quiquijana, y considera que estos lienzos son joyas del arte
cusqueno religioso. Acota también que esta serie de pasajes biblicos cuentan

con admirables y multiples marcos tallados y dorados.

Por ultimo, tenemos el informe anual de la restauracion y puesta en valor
del templo San Pedro Apostol de Quiquijana realizada por el Instituto Nacional
de Cultura (2005) en el cual mencionan sobre la construccion del templo de
Quiquijana, describen la tipologia del templo, asi mismo resaltan la labor que

tuvo Mollinedo en el revestimiento del templo.

Valenzuela (2020) menciona que en Quiquijana se erigieron dos templos el
templo de San Pedro Apdstol y el de Inmaculada Concepcién, y el beaterio con
mas de diez beatas que cumplian la funcién de catequizar a los campesinos con

violencia, y muerte a los desobedientes.

En el primer tomo del libro intitulado Historia de la Pintura Cusquefa de
José de Mesa y Teresa Gisbert (1982), los autores mencionan que una
importante serie del pasaje biblico de la parabola del hijo prodigo se encuentra
en el templo de Quiquijana elaborada por el maestro pintor indigena Salvador
Sandoval Inga, agregan también que en el templo de Quiquijana hay un lienzo
sobre la resurreccion de Lazaro. Hacen mencion también, sobre el rol que
cumplié el pintor indigena Salvador Sandoval Inga. Por otro lado, también
afirman que en el beaterio de Quiquijana existe un cuadro de autoria del Maestro
de la Almudena. En el segundo tomo del libro Historia de la Pintura Cusquefia
de José de Mesa y Teresa Gisbert (1982), los investigadores del arte describen
los lienzos que se encuentran en el templo San Pedro Apdéstol de Quiquijana,
donde realizan un analisis de las pinturas murales que se encuentran en la

sacristia del templo.
MARCO CONCEPTUAL
ARTE CUSQUENO

El arte cusquefio surge a raiz de las construcciones de los templos, donde
se presenciara importantes lienzos de los diferentes maestros pintores,

doradores, ebanistas, talladores, escultores, quienes, con la finalidad de

XX



embellecer a través de estos elementos religiosos, se utilizara como un medio

de evangelizacion.

Para Jorge Escobar (2013) el arte colonial cusquefio:

[...] permitira al mundo indigena prestarse los elementos europeos que los
utilizara racionalmente para crear una simbiosis, y con esta, una resistencia;
es decir, forjando una nueva tradicion artistica con doble codificacion que
sera utilizada para sutiles fines. [...] El arte en el Cusco colonial surgié del
choque de dos mentalidades distintas, de dos mundos diferentes, es de ese
enfrentamiento y encuentro de dos culturas dispares, lo indigena y lo
europeo, que surge el arte colonial cusquefio que representara un proceso
de mutuos descubrimientos (p. 19).

Debido al proceso de evangelizacion en el ande, se comenzd a decorar
los templos con suntuosos lienzos y retablos, y luego a través de la presencia de
pintores europeos que influenciaron a los pobladores andinos, surgiran
importantes maestros pintores locales, que destacaron en los diferentes templos
rurales. Resaltar por ejemplo que el templo de Quiquijana conté con la presencia

de Salvador Sandoval Inca.

Nada nuevo es reconocer que uno de los fendmenos culturales mas
originales que se diera en el contexto iberoamericano, en el area andina de
los siglos XVIl'y XVIII, fue el de la pintura cuzquefa. Este fenédmeno cargado,
de un importante proceso de aculturacién se dio por la presencia europea
de pinturas, tablas, esculturas, grabados, libros ilustrados, tratados de
pintura y arquitectura, traidos por los nuevos habitantes de estas tierras
durante los siglos XVIy XVII (Kuon y Arce, 2011, p.105).

MANIERISMO

El manierismo es un estilo artistico que en los albores del arte cusquefio
predomin®, teniendo como maestro pintor destacado la presencia de Bernardo
Bitti, Angelino Medoro y Mateo Pérez de Alesio.

En la historia de la pintura cusquefia el Manierismo, quizas por haber sido
un momento de corta influencia en el tiempo y por ende in fenémeno sutil
pero claro, es entre las influencias artisticas, talvez la menos estudiada y por
ello poco difundida, pero de gran relevancia para el estudio de la formacion
de la escuela cuzquena de pintura (Kuon y Arce, 2011, p.105).

Por el poco tiempo que estuvo en boga el estilo manierista, se observa

pocas pinturas de este estilo, y que aun no han sido estudiadas a detalle.

XXIV



El Manierismo que por ahora lo definimos como un estilo temporalmente
intermedio entre el Renacimiento y el Barroco, y que se manifestd en el
Virreinato del Peru a través de los pintores hermano jesuita Bernardo Bitti y
Mateo Pérez de Alesio, es ya un hecho bien conocido, como es el que Bitti
al llegar a Cuzco en 1583, dejara una profunda huella a lo largo de mas de
un siglo en el arte pictérico cuzquefo. El fue quien impuso el gusto por el
manierismo romano en los mas importantes centros urbanos del virreinato
peruano, dejando una obra fundamental, base de la pintura colonial peruana
y particularmente la cuzquefia (Kuon y Arce, 2011, p.105).
El estilo manierista también dejo ciertas reminiscencias en el templo San
Pedro Apdstol de Quiquijana, por encontrarse en la ruta del valle sur, lugares
donde quedo vestigios pictoricos de obras pertenecientes a este estilo del pincel

de Bernardo Bitti, quien fue un pintor trashumante.
TEMPLO

El templo viene a ser el espacio donde cada domingo se congregaban los
aborigenes para la respectiva evangelizacion, estaba regido por un doctrinero en
un primer momento, luego con la organizacién y la designacion de un clérigo

para cada templo para que fueran administrados mas ordenadamente.

En el ande, para que se construya un templo en un espacio determinado,
el templo debid ser considerado como un lugar o santuario donde se albergaba
una huaca importante: “La constitucion da a los curas la orden expresa de
destruir y quemar los idolos y santuarios que se encontrasen en los pueblos de
indios y de construir una iglesia sobre su emplazamiento siempre que el sitio

fuera adecuado” (Duviols, 1977, p.95).

Después de realizarse las reducciones (separando un espacio
determinado), se comenzaba a erigir un templo con el Unico objetivo de

evangelizar a los naturales, y el desarraigo de su cultura precedente:

La creacion de parroquias, pudo realizarse en las ciudades y villas, pobladas
por espafoles e indios cristianos, porque en el campo y en los lugares
apartados, los doctrineros no podian permanecer estacionarios, dado que la
dispersion de los indios los forzaba a ir de una a otra parte en su busca
(Gisbert y Meza, 1985, p.126).
Ahora bien, el templo funciond también con el objetivo del adoctrinamiento
de los aborigenes, a través de las expresiones y estilos artisticos que estos

poseian, por ello:

XXV



Cada pueblo de indios o doctrina, para ser tal, desde el punto de vista
catequizador, tuvo que contar con un templo que era simbolo de la
conversion a la nueva fe. Cada uno adquiere caracteristicas arquitecténicas
muy propias, como tener capillas abiertas, con atrios, posas. Esto respondio
a las nuevas necesidades de la ensefianza de la doctrina, la administracion
de los sacramentos, los actos de penitencia publica, las procesiones, La
prédica a grandes multitudes. Es decir, la realizacion del culto al aire libre,
ya que los espacios de los templos no eran suficientemente grandes para
albergar a poblaciones enteras (Gisbert y Meza, 1985, p.126).

Coadyuvara al proceso de conversion los lienzos y las imagenes en bulto como

intermediarios entre el converso y Dios. “Igualmente, el espacio interino del

templo necesitara adecuarse a los fines pertinentes, de tal manera que,

siguiendo las disposiciones del Concilio Tridentino, la profusion de imagenes en

bulto, retablos, lienzos y otros bienes muebles, no tardarian de ser parte del
mismo” (Flores et al., 1991, p.174).

V. FORMULACION DE HIPOTESIS

V.A1.

V.2.

HIPOTESIS GENERAL

» EIl proceso histérico del templo colonial de San Pedro Apdstol de

Quiquijana comenzé a tener un panorama mas notable a partir del afo
1670, con el desenvolvimiento en la doctrina del parroco Alonso Bravo de
Paredes y Quifones, tomando en cuenta que el afo de su construccion
se habria dado a inicios del siglo XVII, ya que documentos posteriores
dan cuenta de los servicios prestados por este templo en el
adoctrinamiento de los naturales, donde se evidencia el desarrollo
artistico de la pintura cusquefa, con una serie de lienzos que fueron
elaborados por un pintor no muy conocido llamado Salvador Sandoval
Inga. Asi mismo, el proceso estuvo marcado por la consolidacion del
sistema doctrinal como un instrumento de evangelizacion y control social,
lo que influyé en la configuracién arquitectonica, artistica y simbdlica del
templo, asi como en la transformacion de las practicas religiosas de la

poblacién indigena.

HIPOTESIS ESPECIFICAS

La doctrina de Quiquijana se estableci6 como parte del proceso de
organizacion eclesiastica y evangelizacion de los andes impuesto por la

corona espafiola, en el cual se tuvo como propdsito esencial la

XXVI



evangelizacion de la poblacion indigena a través de la institucionalizacion
de reducciones, la asignacion de doctrineros y la imposiciéon de nuevas
practicas religiosas que reemplazaron en parte las creencias andinas
preexistentes.

» La funcién que cumplié la doctrina de Quiquijana fue probablemente que
empezd a recopilar las costumbres por parte de sacerdotes, quienes
configuraron el contexto social y religioso de dicha doctrina, teniendo
como resultado un padron de habitantes que estaban siendo
adoctrinados.

» La influencia arquitectonica que adopto el templo San Pedro Apéstol del
distrito de Quiquijana, fue probablemente del estilo renacentista,
existiendo elementos que se pueden identificar a través de su torre-
campanario. El templo cuenta con caracteristicas similares a los templos
que se erigieron en las zonas rurales, es decir con capilla abierta para la
evangelizacion del hombre andino. Y los estilos artisticos que
predominaron en el templo San Pedro Apdstol de Quiquijana, fueron el
plateresco, el barroco, neoclasico y la pintura mural donde se observa
ciertos blasones. Asi mismo en el templo de Quiquijana destaco la
presencia del maestro pintor indigena Salvador Sandoval Inca, quien pinto

una serie de pinturas de estilo barroco.

VI. OBJETIVOS DE LA INVESTIGACION
VI1.1. OBJETIVO GENERAL

» Explicar el proceso histérico del templo colonial San Pedro Apéstol del
distrito de Quiquijana, y la funcién de la doctrina en los anos de 1670-
1760.

VI.2. OBJETIVOS ESPECIFICOS

» Describir el proceso para que se establezca la doctrina en Quiquijana, en
el contexto del arte colonial cusquefio a través de las politicas religiosas
del virreinato del Peru

» Determinar la funcién que cumplié la doctrina de Quiquijana a partir del
desempefio de Alonso Bravo de Paredes en la evangelizacién de los

naturales en los anos 1670-1760.

XXVII



» Explicar la influencia arquitectonica y artistica que tuvo el Templo Colonial

San Pedro Apéstol del distrito de Quiquijana en los afios 1670-1760.

VI. METODOLOGIA Y FUENTES

VIL1. TIPO Y NIVEL DE LA INVESTIGACION

El presente trabajo de investigacion es de tipo cualitativo, nivel de investigacion

es descriptivo, explicativo y documental.

VIl.2. METODOS Y TECNICAS

a)

b)

Método Historico: Aplicaremos la heuristica el cual se empleara en la
recoleccion, revision, contrastacion, y selecciéon de las fuentes de
primera mano como también la bibliografica sobre el templo colonial San
Pedro Apodstol de Quiquijana y para la fase de investigacion,
interpretacion y analisis de las fuentes bibliograficas y de fuente

documental aplicaremos la hermenéutica.

Dicho método, permitira la recoleccion sistematica y evaluacion de datos
relacionados al templo colonial San Pedro Apdéstol de Quiquijana con el
propdsito de probar las hipotesis formuladas y sobre su desarrollo,

funcion y tendencias conforme al contexto historico.

Método Analitico-Sintético: Por el cual la informacion referida a la
documentacion de archivo acerca del templo colonial San Pedro Apéstol
de AQuiquijana, sera detalladamente analizado en todos sus
componentes para su mejor comprension de lo historico y artistico.

Método Dialéctico: Permitira entender los cambios y variantes de los
hechos estudiados a través del tiempo y la coexistencia de algunos
aspectos sociales, conforme a los cambios producidos en el
mencionado templo colonial San Pedro Apdstol de Quiquijana, nos sirve
para evaluar las transformaciones y modificaciones arquitecténicas

producto de las intervenciones.

XXVII



VII. 3. TIPOS DE FUENTES
FUENTES PRIMARIAS.

Consultaremos los documentos de primera mano de los siglos XVII y XVIII

existentes en el:
Archivo Arzobispal del Cusco (AAC).

e Fondo: Libros parroquiales:

Bautizo Matrimonio Defuncién
1.-1704-1713 1.- 1766-1790 1.-1737-1762
2.- 1760-1766 2.-1782-1792 exp. 2.-1790-1802
Matrimoniales

3.-1766-1775 3.-1790-1811 3.- 1803-1823
4.- 1788-1796 4.- 1832-1836 4.- 1825-1827
5.- 1801, 1804, 1807, 5.- 1837-1845. 5.- 1831-1836
1810, 1815.

6.- 1830-1836 6.- 1850-1845 6.- 1837-1844
7.- 1902-1904 7.- 1862-1879 7.- 1862-1880
8.- 1904-1906 8.- 1880-1896 8.- 1880-1891
9.- 1907-1908 9.- 1896-1902 9.- 1891-1902

e Fondo: Seccién colonial relacion de pueblos y comunidades:
QUIQUIJANA

27-29.1. Sumaria informacién mandada por el Obispo acerca de la vida y
costumbres de Juan Antonio de la Fuente y Centeno, cura propio de la
doctrina de Quiquijana, a cargo de Joseph Gabriel Gonzalez, clérigo,
presbitero. 1758. Xl, 3, 50.

XXIX



27. Informe sobre la vida y costumbres de D. Juan Antonio de la Fuente, cura
propio y vicario de Quiquijana y de su compafero Fray Pedro de Vargas,
religioso de San Agustin. 1754. LXVII, 4, 78.

27-29.1-12- Expediente sobre informacién, pesquisa secreta de la vida y
costumbres del cura de la Doctrina de Quiquijana Fernando Zequeyra.
Ademas contiene un padron de los habitantes de la doctrina que han

comulgado y confesado. 1744. LXX, 1, 8.

28.1 Autos criminales seguidos por Alonso de Marcotegui y Salazar,
abogado de la Audiencia de Los Reyes, cura Rector de San Sebastian,
contra el Br. Alonso Reyna por usurpacion y robo de las obvenciones del
pueblo de Quiquijana. 1737. LXIX, 1, 17.

28. 3-35.2-33.2 Antolin de Grajeda, fiscal Mayor de la Audiencia Episcopal,
en causa de cuentas contra los bienes y albaceas de Diego Bustamante
(cura que fue de Urcos), que a su vez albacea y tenedor de bienes de Alonso

Bravo de Paredes, cura que fue de Quiquijana. 1674. XLIX, 3, 57.

20-26 Inventario de la Iglesia parroquial de Quiquijana. 1910.C-XLV, 1, 22.
FF. 5.

26-1.2.21.2.2-14 Parroquia de Quiquijana. 1925-1956. (Asuntos, tierras,

fabrica, matrimonios, oleos, limosna. C-LXXIX,1,11.
e Fondo: Libro de Fabrica e Inventarios:
PROVINCIA DE QUISPICANCHI
2.- 1963 Quiquijana San Pedro Apdstol.

20.26. 35-1 INVENTARIO DE LA PARROQUIA DE QUIQUIJANA POR EL
VISITADOR ECCO. MARIANO RODRIGUEZ Y EL PARROCO MANUEL NINO
DE GUZMAN ANO 1892.

33.1-33.2 TESTAMENTO DE DON ALONSO BRAVO DE PAREDES Y
QUINONES CURA PROPIO DE SAN PEDRO DE QUIQUIJANA PROVINCIA DE
QUISPICANCHI. INVENTARIO DE BIENES DEL MISMO Y TOMA DE
CUENTAS AL ALBACEA Y CURA DON DIEGO BUSTAMANTE Y SALCEDO
1670. 1V, 4, 77, F 290.

XXX



FUENTES SECUNDARIAS
Se recurrira a las siguientes bibliotecas:

e Biblioteca Municipal del Cusco.

e Biblioteca Especializada de Ciencias Sociales de la Universidad Nacional de
San Antonio Abad del Cusco.

e Biblioteca Guido Delran Cousy del Centro Bartolomé de las Casas.

e Biblioteca del Ministerio de Cultura Cusco.

En la cuales se procedera con la busqueda de textos especializados que daran

soporte a la investigacion. De igual modo recurriremos a la informacién de fuente:

¢ Visual: la misma que se ejecutara en el templo San Pedro de Quiquijana, en
funcion a las diferentes obras de arte que existen en ella.

e Oral: para ello se recurrira a la técnica de la entrevista a los pobladores de
avanzada edad del distrito de Quiquijana, los mismos que aportaran datos
relevantes para la investigacion basados en informacién vertida de

generacion en generacion.

XXXI



Vil. CRONOGRAMA DE ACTIVIDADES

ANO

2024

2026

MES

Ene

Feb

Mar

Abr

May

Jun

Jul

Ago

Set

Oct

Nov

Dic

Ene

Elaboracion del proyecto

de investigacion

Acopio de informacién

Analisis y procesamiento

de datos

Sintesis y redaccion

Revision y presentacion

Sustentacion de la Tesis

XXX




IX. PRESUPUESTO Y FINANCIAMIENTO

PRESUPUESTO

1. Recursos humanos

Cifra en soles

> Tesistas

2. Recursos materiales

Utiles de escritorio y de trabajo de campo

e Laptop 2000.00
e Camara fotografica 1000.00
e Grabadora 500.00
> Servicios
- Obtencion de carnet de bibliotecas 250.00
- Obtencion de carnet de Archivo 160.00
- Materiales bibliograficos, archivisticos, compra de

libros, fotocopia de informacion. 1500.00
- Anillados, encuadernados y empastado de ejemplares | 2500.00
- Transporte 4000.00
- Viaticos 2000.00
- Imprevistos 1000.00

TOTAL 14,910.00

FINANCIAMIENTO

La tesis sera financiada en su totalidad por las tesistas.

XXX




INTRODUCCION

El templo colonial San Pedro Apdstol de Quiquijana, construido a inicios del siglo
XVIl, se constituye como un valioso patrimonio cultural y artistico dentro del
contexto de la evangelizacion en el Virreinato del Peru. Erigido en un territorio de
profunda tradicion andina, este templo representa uno de los testimonios mas
relevantes de la fusion entre la cosmovision indigena y la influencia europea,
visible tanto en su arquitectura renacentista como en su rica iconografia y
elementos artisticos de la Escuela Cusquefa desarrollada durante los siglos XVII
y XVIII.

El primer capitulo trata sobre el contexto que atraveso la ciudad del Cusco,
epicentro del arte colonial, ya que vivié una compleja transicion tras la llegada de
los espafioles, que abordd la fundacion espanola, la instauracién de un nuevo
orden religioso y la sistematizacion del proceso evangelizador a través de
doctrinas como la de Quiquijana. Este periodo estuvo marcado por una intensa
actividad eclesiastica que incluyd la creacion del Obispado del Cusco, la
celebracidon de concilios limenses y la labor de extirpacidn de idolatrias, lo cual

molded de manera decisiva el arte y la arquitectura religiosa locales.

En el segundo capitulo demostraremos que el templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana fue una pieza clave dentro de la doctrina y en el proceso de
evangelizacion de los naturales en la sierra cusquefia, especialmente entre 1670
y 1760. A través de la doctrina y el trabajo pastoral de clérigos como Alonso
Bravo de Paredes, el templo sirvié como centro de instruccion religiosa, difusion
del cristianismo y consolidacion de nuevas practicas religiosas en las
comunidades indigenas. Los lienzos, esculturas y retablos que adornan el
templo, influenciados por artistas emblematicos como Salvador Sandoval Inca,

reflejan esta convergencia cultural y espiritual.

El tercer capitulo propone un andlisis integral de la evolucién histérica,
arquitectonica y artistica del templo colonial San Pedro Apéstol de Quiquijana,
asi como un estudio detallado de la funcién de la doctrina de Quiquijana en la
evangelizacion, esclareciendo sus métodos, alcances y transformaciones en un

periodo fundamental para la transmision de la fe cristiana en los Andes. La

1



investigacion contribuira a la valorizacion del patrimonio historico-cultural de la
region, destacando la importancia de la interaccion entre arte, religion y sociedad

durante el virreinato.



CAPITULOI

ESTABLECIMIENTO DE LOS ESTILOS ARTISTICOS EN EL CUSCO Y
ORIGEN DEL ARTE CUSQUENO

1.1. El periodo de transicién

Se le conoce como periodo de transicion al primer contacto que tuvieron
los europeos con la cultura andina, esto a partir del afio de 1532, y es
precisamente en el territorio tahuantinsuyano donde se comenzé a observar
muchos cambios del modelo econdmico, social, e ideolégico. Con relacién al
aspecto ideoldgico se efectud la implantacion de la religion catdlica, y a través
de elementos artisticos se comenzé a aplicar métodos de evangelizacién por

parte de los clérigos:

Con la llegada de los espafoles al Peru la produccién de elementos
simbdlicos-representativos andinos experimento un cambio rotundo. Las
formas técnicas artisticas utilizadas en Espana y Europa, comenzaron a
ingresar a nuestro territorio convirtiéndose en la base para el nacimiento y



desarrollo de nuevos modelos de representacion a partir de un proceso de
apropiacion y reinterpretacion cultural (Balta, 2009, p.102).
Cabe indicar que empezaron a insertarse estilos artisticos que se

encontraban en boga en el continente europeo.

Se debe mencionar que el proceso de evangelizacidon paso por diferentes
etapas, pues en un primer momento la evangelizacion no fue una de las
prioridades, a pesar de que los peninsulares justificaban la “conquista”, con la
premisa de que estaban viniendo a evangelizar, pero, mas se enfocaron en la
reparticion de tesoros, otra de las limitaciones que tuvieron fue de que no tenian
conocimiento del idioma de los indigenas: “En los primeros afios de la Colonia
los religiosos espafnoles tenian dificultades para evangelizar a los indigenas a
través de lenguas nativas. Entonces, las imagenes, empezarian a desempefiar
una funcion didactica de primer orden” (Balta, 2009, p.102). Por ello, debemos
destacar que el establecimiento de diversos elementos artisticos tales como

santos, santas, asimismo, la implantacion de la cruz.

Con la implantacién de la religion catdlica empez6 a darse el fendbmeno del

sincretismo o simbiosis religiosa.

El denominado periodo de transicion, es el de la fusién del mundo andino y
el mundo occidental, en el cual chocan dos sensibilidades, dos culturas, dos
sociedades, dos mundos. Es el encuentro de dos sistemas y de dos
ideologias que luchan una por imponerse y la otra por sobrevivir. Este
periodo es el nexo entre lo andino y lo occidental (Escobar, 2013, p.11).

Esto nos quiere decir que va a ver una religion que traté de imponerse sobre
la otra, que fue la religion catdlica, pero siempre quedaron rezagos o
reminiscencias de la cultura andina, porque desde el punto de vista simbidtico,

se produjo una interdependencia y beneficio mutuo a posteriori.

1.2. Llegada de los espanoles al Cusco

La llegada de los espafoles segun los datos vertidos por los diferentes
cronistas menciona que arribaron a la ciudad en el mes de noviembre de 1533.

El primer dato refiere lo siguiente:



El Gobernador Pizarro y los demas, después de algunos reencuentros de
poco momento con los indios en el camino, entraron en esta gran ciudad del
Cusco [...] Primeramente dijo que su merced esta informado por los
conquistadores antiguos de este reino, que los espafioles entraron en esta
ciudad del Cuzco en dos dias del mes de noviembre de mil quinientos treinta
y tres anos, viniendo por capitdan general don Francisco Pizarro y el
adelantado don Diego de Almagro y Fernando de Soto con otros
conquistadores [...] siguese no haber pasado del dia dos o tres de
noviembre de 1533. Con los dichos espanioles vino fray Vicente de Valverde,
del orden de Predicadores, deudo y capellan de Pizarro (Esquivel y Navia,
1980, pp.80-81).

Segun los datos vertidos por Esquivel, los espafoles entraron los primeros
dias del mes de noviembre, dato que es un poco controversial pero no se puede
cuestionar debido a que es fuente de primera mano. Sin embargo, la
historiografia tradicional refiere que los peninsulares ingresaron el 15 de

noviembre, tal como mencionan los siguientes datos:

Muy de mafana del 15 de noviembre de 1533, hizo su ingreso a la ciudad
del Cusco por el camino del Chinchaysuyo, Francisco Pizarro, su capellan,
Vicente Valverde, sus jefes, mas una tropa conformada por 140 soldados a
caballo acompafados por el principe Manco Inca, hermano de Huascar,
legitimo heredero de la corona Inca quien venia con un numeroso séquito
de incas nobles (Hinojosa, 2012, p.32).

En analisis que se puede obtener de la cita es que Francisco Pizarro
ingreso al Cusco junto con el clérigo fray Vicente de Valverde, y que también

llegaron acompafiados por Manco Inca. Asi también se indica que Manco Inca

espero a las huestes de Pizarro en la pampa de Jaquijaguana (Anta).
Asimismo, se tiene la siguiente cita:

El 15 de noviembre de 1533, los 300 000 habitantes de la capital incaica
vieron descender por las grises colinas que la circundan, cubiertos de
armaduras, a los ciento cincuenta conquistadores que capitaneaba
Francisco Pizarro. Desde entonces los subditos del inca Atahualpa
cambiaron de monarca y duefio en la persona del Emperador Carlos Quinto.
Dejaron de adorar al sol, su padre y sefior, por el Dios de los cristianos, y la
ciudad, armada de heraldico blasén, que mostraba un castillo de oro
rodeado de siete cdndores, tomo el titulo de La muy noble y grande Ciudad
del Cuzco (Cossio, 1928, p.11).

Las guerras civiles en el Tahuantinsuyo jugaron un rol preponderante,
debido a que habia una rivalidad entre las tropas de Atahualpa y Huascar, el
primero que estuvo a cargo de la administracién de las provincias del norte del
Tahuantinsuyo teniendo como su centro de operaciones la ciudad de Quito, y el

5



segundo quien administro la zona sur del Tahuantinsuyo tuvo como centro de
control administrativo el Cusco, por las noticias que llegaron al monarca Huascar
que los europeos habian asesinado a Atahualpa, es una de las principales
razones para que les reciban de la mejor manera a los peninsulares en la ciudad

del Cusco.

1.2.1. Fundacién espaiola del Cusco

Los espafioles ingresaron al Cusco por el barrio inca de Qarmenka (Santa
Ana), y bajaron por el barrio de Huacapunku y Sapi, dicho suceso hizo que una

de las calles del barrio de Qarmenka adopte el nombre de Calle Conquista.

Tomaron como lugar de campamento el edificio inca del Sunturwasi. Un afio
después el 23 de marzo de 1534, Pizarro, vasallo y lugar teniente del rey de
Espafa, gobernador y capitan general de los reinos de Castilla, tomo
posesion de la ciudad del Cusco (Hinojosa, 2012, p.33).

Este evento tuvo como lugar en el espacio que hoy conocemos como la

plaza de Armas del Cusco que fue:

[...]antigua capital incaica a nombre del rey Carlos |, para tal evento histérica
se reune en la plaza inca de Wacaypata con fray Vicente Valverde
responsable de la logistica de la invasion espiritual y la conversién de los
incas a la fe cristiana, el capitan Diego de Almagro (Hinojosa, 2012, p.33).

Llegando a la plaza principal del Estado tahuantinsuyano:

[...] se prepar6 en medio de la gran plaza de los incas, lo que debié algo asi
como una pequena plataforma con gradas de piedra no acabadas de labrar,
encima de ella una picota; llegado el LUNES 23 DE MARZO DE 1534,
Pizarro y los espafoles que lo acompanaban, realizaron la ceremonia y
diligencias de posesion (Angles, 1983, p.21).

La fundacion del Cusco se efectud el 23 de marzo de 1534:

E puso por nombre como la MUY NOBLE Y GRAN CIUDAD DEL CUZCO,
dejando a Su Majestad y a los sefiores de su muy alto consejo, y dandoles
la obediencia que en tal caso se requiere, para que puedan enmendar,
aprobar y confirmar todo lo fecho en su real nombre, como mejor viere que
conviene a su real servicio (Esquivel y Navia, 1980, p.87).

Cabe recalcar que se denominé la Muy Noble Leal y Fidelisima Gran
ciudad del Cusco, producto del apoyo que obtuvieron la soldadesca espanola,
por parte de los orejones cusquenos.



La fundacion del Cusco espainol se hizo sobre una estructura urbana
existente: la ciudad incaica. Segun el acta original de la fundacion del Cusco,
Francisco Pizarro decide: Que la plaza deste pueblo que hago sea ésta que
estaba hecha de los naturales y los solares donde an de hedificar sus casas
los vezinos sean trazados y dados al derredor della en lo mejor y a donde
yo sefialare (Azevedo, 2009, p.63).

Después de la fundacion del Cusco, Francisco Pizarro observaba las
cualidades dimensionales del Huacaypata, decidié que dicho lugar sea destinado
para ser la Plaza de Armas del Cusco, y que sus solares tengan las

caracteristicas urbanisticas en base al modelo espaiol, esto quiere decir con la

escala de damero.

La ciudad del Cusco se encuentra en un lugar o punto estratégico entre la
ciudad de los Reyes y la mina de la Villa Imperial de Potosi “Cusco, empero, por
su privilegiada situacion geografica entre zonas fisiograficas distintas, fue
siempre un agente de intercambios complementarios. Esta situacion posibilitd su
supervivencia y desarrollo, aunque perdiera su tradicional funcidon administrativa
y religiosa” (Azevedo, 2009, pag. 32). Estos datos se pueden corroborar con las
informaciones que nos brindan los protocolos notariales del siglo XVI del Archivo

Regional del Cusco, donde especifican que muchas recuas cargadas de ropas.

1.2.2. Descripcion de la ciudad del Cusco

El cronista carmelita, Vasquez Espinoza (1948) realiza una descripcion muy

interesante de la ciudad del Cusco:

La ciudad es populosa de mas de 3.500. espafioles muchos caualleros, y
gente noble, encomenderos, descendientes de los primeros conquistadores
de aquel Reyno, sin otros muchos espanoles, gente honrada, principal, y
ordinaria, y mestizos, hijos de Espafoles, y de indias, que alla llaman
Montarieses, de los quales an salido muy valientes y valerosos soldados en
la Guerra, seruidores de su Magestad suffridores en todas ocasiones de
grandes trauajos, que hacen vna republica muy ilustre, ay en esta imperial
ciudad gran poblacién de indios nobles, y ordinarios que pasan de 14,000
vezinos, sin otros muchos que vienen de las prouincias comarcanas a seruir
a la ciudad, con gran cantidad de negros esclauos, y mulatos, que tienen los
vezinos de ella para su seruicio, y de sus haciendas, que tienen de estancias
de ganados, ingenios de azucar vifias sembrados de trigo mais, y otras
semillas y labores, requas de mulas, que van a Lima y otras partes. Tiene
esta imperial ciudad muy buena Iglesia Cathedral de las mejores del Reyno
con Obispo, y preuendados que la asisten, y siruen, sin los beneficiados,
curas, y otros clérigos para la administraciéon de los Santos Sacramentos; ay
muy suntuosos conuentos, el de Santo Domingo, donde fue el riquissimo
templo del Sol, dos de San Francisco el principal en medio de la ciudad, y

7



otro de recoletos junto al serro de San Cristoual, conuentos de San Augustin,
y nuestra Sefiora de la Merced, todos con muchos religiosos con estudios
de artes y theologia (p.554).

El cronista realiza una exhaustiva descripcion, en primer lugar, analiza la
parte demografica integrada por espafoles, mestizos, indigenas y poblacion
afrodescendiente, puntualiza también la actividad econémica que se practicaba.
Asi mismo, resalta en el aspecto religioso las construcciones destinadas para la
predica del evangelio como los suntuosos conventos y la catedral que ocuparon

antiguos espacios sagrados incas.

Ay insigne Casa de la Compafia de Jesus con grandes rentas que esta
fundada, donde fueron las Casas Reales de Guayna Capac, llamadas tiene
dos Monasterios de monjas muy buenos, el vno de Santa Clara sujeto a los
religiosos de San Francisco y el otro de Santa Catalina, que se fundé de las
monjas que vinieron de Arequipa, quando uvo aquel gran temblor el afio
1600 (Vasquez de Espinosa, 1948, p.554).

Con relacion a los hospitales y los colegios se tiene la siguiente

informacion:

Sin el qual ay otro hospital muy bueno, donde se curan los pobres Espafioles
necessitados, y enfermos; tiene vn insigne Colegio de Colegiales con vecas,
que fundé el Obispo de aquella imperial ciudad Don Antonio de Raya, para
que los hijos de la tierra pobres estudiasen las ciencias, ay otros seminarios,
Iglesias, y hermitas, todas muy frequentadas con la Caridad y deuocion de
los vezinos Espafioles, y naturales de la ciudad (Vasquez de Espinosa,
1948, p.556).
Las ermitas se construyeron en los lugares de culto que tenia el hombre
andino, y que con el arribo y establecimiento de los religiosos espafoles

empezaron a extirpar y a evangelizar.
1.3. La evangelizacién en el Cusco

Se debe de hacer un estudio exhaustivo a partir de qué ano empieza el
proceso de evangelizacion en el Cusco, porque las primeras décadas de la
presencia europea en la capital del Tahuantinsuyo fue muy agitada por los
siguientes factores; primero, las guerras civiles entre almagristas y pizarristas, y
posteriormente la rebelidn de Manco Inca. Estos acontecimientos bélicos
conllevaron a que no se efectue una determinada labor pastoral. Para el afio

1539, se da inicio a una de las primeras construcciones religiosas “[...] sobre la



base del palacio de Viracocha Inca, la primera catedral del Cuzco (Iglesia del
Triunfo). La escuela Cuzquefna seria la encargada de realizar las obras que
decorarian sus muros empezando, de esta manera, su paulatino desarrollo”
(Balta, 2009, p.103). A partir de la creacion del obispado del Cusco se inicia los
primeros cimientos de la evangelizacion en el siglo XVI, pues esto coadyuvo a la
construccion de espacios dedicados al culto catélico como es el caso de la capilla

del Triunfo.

Ahora bien, se debe tener en cuenta que el proceso de evangelizacién
trajo como consecuencia una ruptura y continuidad del pensamiento andino, a

raiz de extirpacion de idolatrias:

La evangelizacién en los andes fue la imposicion de la religion catdlica
cristiana por la fuerza de las armas, llamada por los doctrineros espafoles
catequizacion de infieles gentiles y barbaros del Nuevo Mundo. Todo este
programa teolégico no fue mas que la copia del sistema ideoldgico
sustentado por un poder absoluto, opresivo, inhumano, despiadado e
implacable, gestada y estructurada en Espafa contra el mundo musulman,
exportado al Peru donde persiguio y aplasto la conciencia de una sociedad
culturalmente superior a la invasora (Hinojosa, 2012, p.34).

Es necesario mencionar que, en la Espafia del siglo XVI, acontecio eventos
como la lucha por la recuperacion de la Tierra Santa, que estuvo protagonizado
por la guerra de las Cruzadas, esto quiere decir que el ambiente de la época en
la peninsula europea era de constantes guerras, entonces ese modelo violento
se impuso en el continente americano, siendo esta la razén por la que en el Peru

la invasion soldadesca fue muy violenta.

Por otro lado, una de las justificaciones que fue parte del discurso espaniol
con relacion a la conquista fue que, a través del Regio Patronato otorgada por el
Papa a los reyes de Espania, el cual consistiéo en que el Papa autorizaba que los
espanoles se encargarian de la difusion de la doctrina cristiana en tierras

americanas:

La evangelizacion de los pueblos indigenas de América fue una tarea que
se impuso a la Corona desde la primera ocupacioén del territorio, ya que era
ésta en definitiva legitimaba el dominio hispano sobre el continente. Por esta
razon se asigné como una importante politica estatal. Ademas, por el
beneficio del Patronato regio que habian recibido los reyes, era la Corona
quien debia velar por los asuntos eclesiasticos de América, lo que determiné



que la iglesia estuviese dirigido por el poder politico durante el periodo

hispano (Lopez, 2011, p.66).
De esta manera en el virreinato peruano comenzo la tarea evangelizadora,
donde jugaron un rol importante las distintas érdenes religiosas de los dominicos,
mercedarios, franciscanos y por ultimo una de las ordenes mas importantes en

cuanto a la evangelizacion de los naturales: la orden de la Compaiia de Jesus.

La convocatoria a concilios y sinodos locales, de los que surgirian
catecismos propios para la region peruana y en lenguas nativas, es un
componente que no debe despreciarse. Lo mismo sucedera con otras
definiciones que se haran en tales reuniones como la busqueda de
misioneros con conocimiento de los idiomas locales y la posibilidad —aunque
muy remota al principio- de que aborigenes y mestizos llegaran a recibir

6rdenes sagradas (Vinuales, 2004, p.174).
Los concilios limenses influyeron y direccionaron de mejor forma el
proceso de evangelizacion, gracias a las normas que se adoptaron en los 3

primeros concilios limenses.

1.3.1. Importancia de los concilios limenses en la labor evangelizadora

Los concilios limenses configuraron la labor pastoral en el virreinato
peruano. Cabe resaltar que los concilios limenses tienen como antecedente la

instruccion de 1545.

El primer Concilio es consecuencia, casi inmediata, del movimiento politico
militar de 1548. Esta reunion se dio entre 1551 y 1552, fue convocada por el
Obispo Geronimo de Loayza con el objetivo de reunir a las cinco didcesis
sufragenas, siendo que tres Obispos enviaron procuradores (delegados). En
este concilio se promulgaron cuarenta constituciones referentes a los
naturales, cuarenta para los espafioles. La importancia de este concilio, que
tendrd una vigencia de 30 afos, sera de maxima importancia para la
cristianizacion sistematica del Peru (Escobar, 2013, p.8).

El primer concilio se caracterizd por el gran progreso de las normas
pastorales y de la evangelizacion del hombre andino. Es asi que, las
desavenencias entre el Obispo Gerénimo de Loayza OP (Orden Predicador) y el

segundo Obispo del Cusco Fray Juan de Solano OP (Orden Predicador) limité

los instrumentos de aplicacion del mismo entre los naturales.

El segundo concilio limense desarrollado de 1567 a 1568, esta ligado a un
hecho de vital importancia que fue el Concilio de Trento (XIX concilio
ecuménico) el cual afronta un nuevo reto que es la evangelizacion de

10



América y luchar contra la reforma. América es un territorio amplio y
complejo con una diversidad poblacional y linguistica. La corona Espafiola,
para legitimar su derecho de posesién, acude al Papado, quien mediante
diversos documentos otorga soberania del nuevo continente a Espafa, mas
esta concesién debia consolidarse si se incorporaba la fe catdlica a todos
los habitantes del Nuevo Mundo, esta condicionante determind la
instauracion de la Iglesia Catdélica en América (Escobar, 2013, p.9).

La influencia del Concilio de Trento, en relacion a América, hace énfasis
que la evangelizacidn debia ser en la lengua de los naturales, por lo que, es
menester mencionar que este elemento coadyuvd en la conservacion de la
diversidad linguistica en América. La llegada del Virrey don Francisco de Toledo
fue muy importante para la aplicacién y ejecucion de las normativas del concilio
tridentino, ademas de la manera que el quinto Virrey empleo para la divulgacion
de las normas tridentinas, que fue a través de las llamadas “visitas” y la
implantacion de ordenanzas, complementando su politica con la ejecucion de las
reducciones. La presencia de Francisco de Toledo fue decisiva para la aplicacion
de las normas acordadas en el concilio de Trento en América y la ejecucion de

los lineamientos del segundo Concilio Limense, puesto que:

El objetivo del segundo concilio limense fue aplicar los decretos del Concilio
de Trento finalizado el 4 de diciembre de 1563, las resoluciones tridentinas
fueron recepcionadas en 1565 y el Arzobispo Fray Jerénimo de Loayza
obedece el mandato de Felipe Il para su aplicacion, juntamente con el
Presidente de la Audiencia y Gobernador del Peru licenciado Lope Garcia
de Castro. En julio de 1563, se convocd a un concilio provincial,
aumentandose los Obispos sufragenos de Lima a nueve, con la creacion de
la diécesis de la Plata (Charcas), Asuncion (Paraguay) y la imperial (mismo
reino) (Escobar, 2013, p.9).

En el segundo Concilio Limense se aprobaron 132 constituciones para los
espafnoles y 122 para los naturales. Este segundo concilio amplié las
constituciones del precedente (primer concilio) acerca de los naturales; de esta
manera, la residencia de los curas doctrineros -que era de 4 afios- paso a ser 6
afios. Un elemento que llama la atencion es el capitulo 642 donde se limita y
cierra el acceso al Orden Sagrado, el uso de los ornamentos sagrados del campo
de la Epistola, lo que derivara en limitar la existencia de sacerdotes indigenas.

El tercer Concilio Limense fue convocado entre marzo y abril de 1572, para
que se realice en 1573, pero por diversas causas Yy dificultades fue siendo
postergado; 1575 fallece el arzobispo fray Jerénimo de Loayza,
produciéndose una vacancia de sede de seis afios, el 11 de mayo ingreso
en Lima el segundo Arzobispo Don Toribio Alfonso Mogrovejo, el dia 4 del

11



mismo mes lo hace el sexto Virrey don Martin Enriquez de Almanza; las
autoridades, el metropolitano y el vice patronato y el Arzobispo convocan el
15 de agosto de 1581 al tercer concilio provincial para el 15 de agosto de
1582 (Escobar, 2013, pp.10-11).

El tercer concilio limense, refleja de una manera muy precisa las
recomendaciones del concilio de Trento sobre lo que es la evangelizacion y la
cristianizacioén. El tercer concilio limense es tal vez entre todos el que mas incide
en la evangelizacion de los naturales, en la utilizaciéon de sermonarios y otros

documentos en las lenguas nativas, en este caso en el idioma quechua y aimara.

El tercer concilio limense es uno de los elementos que contribuye de
manera decisiva a la configuracion de un solo Peru, ya que con las normas
desaparece la dicotomia de las tematicas y constituciones entre indios y
espanoles. Asi mismo fue vital para la elaboracién sistematica del

adoctrinamiento.

1.3.2. La extirpacion de idolatrias segun los cronistas

La extirpacién de idolatrias ha sido un tema que muchos cronistas
registraron en las informaciones que nos legaron, cabe hacer mencion que los
cronistas que mas se avocaron a la recopilacion de datos sobre extirpacion de

idolatrias fueron los cronistas de las diferentes érdenes religiosas:

Y para eso se entienda mejor, es de saber que en cada provincia del Peru,
habia una principal huaca, o casa de adoracion, y ultra desta algunas
universales, que eran para todos los reinos de los ingas. Entre todas fueron
dos senaladas. El templo que estaba en la ciudad, donde ahora es el
monesterio de Nuestro Padre Santo Domingo. Era este templo como el
Pantheon de los romanos, cuanto a ser casa y morada de todos los dioses.
Porque en ella pusieron los Reyes Ingas los dioses de todas las provincias
y gentes que conquistaron, estando cada idolo en su particular asiento y
haciéndole culto y veneracioén los de su provincia con un gasto excesivo de
cosas que traian para su servicio; y con esto les parecia que tenian seguras
las provincias ganadas, con tener como en rehenes sus dioses (Cérdova
Salinas, 1957 [1651], p. 140).

Como una accién temprana de extirpacion de idolatrias en el Cusco se

decidi6 erigir el templo de Santo Domingo sobre los cimientos del Qorikancha.

Agrega el cronista la siguiente informacion:

12



Era gran consuelo ver el fervor con que estos apostolicos varones, discurrian
por todo el Peru, predicando a Cristo Crucificado. Por do[nde] passaban
dejaban huellas de santidad y espiritu y buen olor de Cristo. A su voz temu,
predicando a Cristo Crucificado. Por do[nde] passaban dejaban huellas de
santidad y espiritu y buen olor de Cristo. A su voz temblaba el infierno, a su
voz se tronchaban los cedros del Libano; a su voz se partian los corazones
mas duros de los pecadores. Eran incansables en solicitar la reduccion de
los gentiles y guiarlos a la luz de la verdad. Catequizaban a unos, bautizaban
a otros, y con atrevido valor y grandeza de fervor les despedazaban sus
idolos y ponian fuego a las casas de su idolatria, y en su lugar levantaban
iglesias, donde fuesse adorado Cristo nuestro Sefior y su santo nombre
alabado y confessado (Cérdova Salinas, 1957 [1651], p. 145).

Asi mismo, hace hincapié la labor que realizaron los religiosos de la orden
del padre serafico San Francisco, quienes se adentraron en los valles

accidentados de Vilcabamba, e inclusive algunos fueron victimas por parte de

las tropas de Manco Inca.

Las labores que realizaron los clérigos franciscanos, fueron las siguientes:

Cada religioso cuidaba de muchos pueblos por la falta de ministros y multitud
de infieles, con que era forzoso trabajar uno por muchos, no parando un
punto en los ejercicios de los ministerios que estaban por su cuenta.
Passaban de unos pueblos a otros a pie con desamparo de todo alivio
temporal y con las demas penalidades que les pudo ofrecer la pobreza
estrecha que profesaban (Cérdova Salinas, 1957 [1651], p. 145).

Durante las campafias de evangelizacion en el temprano asentamiento de
los religiosos durante el siglo XVI, los franciscanos fueron conocidos como los

clérigos viajeros, quienes recorrian los diversos pueblos del virreinato peruano.

Hubo también disposiciones con relacion a la evangelizacidon a partir de la

presencia del pacificador Don Pedro de la Gasca:

El Licenciado de la Gasca [...] se fue de la Ciudad de los Reyes, donde dejé
establecida la Real Audiencia y dispuso lo conveniente para el buen
gobierno del pais; ordent que en todos los pueblos de indios hubiera curas
y frailes que, en lo posible ensefiaran la Doctrina Cristiana y los apartaran
de sus falsas e incurables opiniones, Establecié que todos los espanoles
senores vasallos, hicieran una recta y justa informacién de los Indios que
poseian y del tributo que estos podian pagar y también que en cada pueblo
hicieran decir una misa del Espiritu Santo (Benzoni, 1967 [1565], p. 47).

Esto quiere decir que desde un comienzo siempre la Corona Espafola tuvo
como principal objetivo la evangelizacion y la conversion de los naturales al

cristianismo, a pesar de que en el virreinato peruano estaban suscitandose

13



guerras entre encomenderos, siempre estuvo vigente el propdsito de la

evangelizacion.

Como otro caso de extirpacion de idolatrias tenemos la siguiente

sugerencia:

Finalmente, quiso nuestro Dios (que habia criado estas gentes, y tanto
tiempo estaba, al parecer, olvidado de ellas, cuando llegé la dichosa hora)
hacer, que los mismos Demonios, enemigos de los hombres, tenidos
falsamente por Dioses, diesen a su pesar testimonio de la venida de la
verdadera Ley, del poder de Cristo y del triunfo de su Cruz, como por los
anuncios, profecias, senales y prodigios, arriba referidos, y por otros muchos
que en el Peru, y en diversas partes pasaron, certisimamente consta. Y los
mismos ministros de Satanas, Indios hechiceros y magos lo han confesado;
y no se puede negar, porque es evidente y notorio al mundo, que donde se
ponde la Cruz, hay lglesias, y se confiesa el nombre de Cristo, no osa chistar
el Demonio, y han cesado sus platicas, oraculos, respuestas y apariencias
visibles, que tan ordinarias eran en toda su infidelidad. Y si algun maldito
ministro suyo participa hoy algo de esto, es alla en las cuevas o simas, y
lugares escondidisimos, y del todo remotos del nombre y trato de cristianos:
sea el sumo Sefor bendito por sus grandes misericordias y por la gloria de
su santo nombre (Acosta, 1894 [1590], p. 357).

En ese entender lo que solicitaba el cronista Joseph de Acosta fue que en
los lugares donde haya huacas se ponga una cruz o se construyan iglesias, esto

se puede aplicar para el caso del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

En el capitulo 15 del manual de instruccion contra las idolatrias de Pedro
de Villagbmez que trata sobre las antiguas practicas que los antepasados de

los naturales tenian:

Y auiendose de exemplificar todo lo dicho, como conuiene a nuestro caso,
en la inclinacion de idolatrar que tienen nuestros Indios, la hallamos muy
arraygada dentro de sus corazones, lo primero, por el amor de sus
antepassados, porque aman; y veneran sus memorias quanto es posible a
su corta capacidad. Lo qual se prueba con lo que refiere el Padre Arriaga,
diciendo que en la visita de idolatrias que entonces se auia hecho por por
las prouincias deste arzobispado, se hallo que los Indios christianos tenian
en todas partes sus huacas (Villagomez, 1649, p. 13).

Haciendo un analisis de la cita ya se estuvo realizando un diagndstico de
las huacas que los naturales peruanos poseian y que estos estaban distribuidos

espacialmente en todo el Tahuantinsuyo.

14



Como ejemplo del diagnostico in situ que realizaron los extirpadores de

idolatrias tenemos el siguiente informe emitido por dicho cronista:

Afado yo en esta parte, para confirmacién de lo dicho, que visitando el
obispado de Arequipa, quando era indigno Obispo de aquella sancta iglesia,
halle ser necesario derribar muchas huacas antiguas, sepulcros de los indios
gentiles, que auia en vnas doctrinas del corregimiento de Arica, porque eran
ocasiones de algunas idolatrias, y supersticiones; y para que acudiesen de
buena gana a derribarlas (pagandoles sus jornales por mano de los
caciques, y en preferencia de los curas) hallandome presente vno de los
pueblos principales a el tiempo de hacerles presente en vno de los pueblos
principales a el tiempo de hacerles saber mi mandato, aduertimos casi todos
los espafioles que estauamos presentes, que muchos de los Indios,
especialmente los viejos, se entristecieron dello (Villagomez, 1649, p. 14).

La cita brinda un panorama de cual era la manera de realizar la extirpaciéon
de idolatrias, y que los caciques coloniales cumplieron una funcién también en

la extirpacion de idolatrias.

Por otro lado, con relacién a la evangelizacion en el idioma de los naturales

en el capitulo 41 hace hincapié y el cronista refiere lo siguiente:

[...]Y aplicando la doctrina destos lugares, a nuestro intento, se infiere que
los requisitos necesarios, que los mismos que puso el padre Arriaga,
diciendo que los que entonces para ello se escogieron, que eran hombres
experimentados en las cosas de los indios, y sabian bien su lengua y tenian
talento, eficacia, y dotrina para saber dar bien a entender, y ensefiar a gente
tan ignorante misterios de nuestra santa fe, y de hacer, y refutar los errores
tan connaturalizados a su caoacidad, y en que tan sin contradicion de nadie
auian nacido, y vivido asta entonces. El primer requisito es el que concierne
a la experiencia, que deben tener de las cosas que van a tratar; por lo qual
se pide que sean [...] Donde es de nota, que no le bastara a vno la larga
experiencia de auer tratado con los indios mucho tiempo para merecer el ser
elegido para estas visitas, sino a sido juntamente con la atencion, y madurez
de juicio, que el estado de las cosas de los indios pide, y que por lo que
viviere obrado, se aya e hado (sic) de ver, que tiene la experiencia a que es
menester para el intento [...] El segundo requisito es la pericia de la lengua
natural de los Indios que se pide por aquella palabra [...] El tercero requisito
es, que tengan talento, eficacia, y doctrina para ensefar a los Indios nuestra
fe, y resultarles los errores de su antigua gentilidad (Villagomez, 1649, p.
38).

Asi mismo, se menciona una serie de requisitos que necesitaron poseer los

doctrineros para realizar una evangelizacion eficaz.

15



1.3.3. Extirpacion de idolatrias en la ciudad del Cusco

La extirpacion de idolatrias en la ciudad del Cusco comenzd con el
establecimiento de la primera orden que llego al Cusco, la orden de Santo
Domingo de Guzman, a quienes se les concedio el solar donde se ubicaba uno

de los templos mas importantes del estado quechua:

Una vez fundada la ciudad del Cusco, se instauro el gobierno colonial,
establecido en un dominio politico y religioso, el primero fue la imposicion
del sistema de gobierno espafiol y el segundo implantar la religién catélica
cristiana mediante el programa de evangelizacion y extirpacion de idolatrias,
estos dos proyectos significaban la inmediata eliminacion de la organizacién
social y la religiosidad del hombre andino (Hinojosa , 2012, p. 40).

Estos dos programas marcaran el inicio de la transformacion religiosa

cusqueia, por el cual se dan los primeros indicios de la desestructuracion

ideoldgica.

[...] en el primer caso se reclutaron encomenderos y se prepararon
doctrineros, los primeros se encargaran de la apropiacion de las tierras y los
bienes de los incas, los segundos de los saqueos y la demolicién de las
wacas (templos) incas para construir sobre estas sus iglesias, utilizadas
como verdaderos centros de cristianizacion del hombre andino mediante
imagenes en lienzos y esculturas para imponer la nueva religion cristiana,
utilizandolas en las ensefianzas de los tratados evangélicos y principios
teologicos cristianos, con toda esta retorica se habia conjurado sustituir a
los dioses del Olimpo quechua con los dioses de los invasores castellanos
(Hinojosa , 2012, p. 40)

Ademas de la construccion de templos y capillas, se empezo6 a elaborar
esculturas en bulto y lienzos con el propdsito de implantar la religién catdlica, de

esta manera cada templo tendra un santo patrono que fue venerado de manera

muy especial.

1.3.4. Importancia de la presencia del virrey Francisco Alvarez de Toledo

Con la coordinacion del rey Felipe Il, llega como virrey al Pera don
Francisco Alvarez de Toledo, para poner orden a los numerosos sucesos que

estaba aconteciendo:

Toledo llegado que fue al Peru, orienté toda su actividad, a organizar la
magquinaria estatal, a montar la maquinaria fiscal, a montar la justificacion de
la conquista espafiola, a equipar iglesias y capillas para la conveniente
conversion de los gentiles — segun se decia — a la nueva religion; junto con
el llegaron los jesuitas; él instalo en el Peru, por primera vez la Inquisicion;

16



el organizé los turnos en trabajo de indios (la mita) de manera que fuera
ampliamente beneficiosa a los intereses de los espafoles y de Espafia
(Angles, 1983, pp. 45-46).

Efectivamente la organizacion mas completa y estructurada del virreinato
peruano se dio a partir de la llegada del virrey Toledo, con quien se dio por

finalizado la discusion de los 80 anos, con relacién al hombre andino.

La época del Virrey Toledo fue en todo el Peru y légicamente en el Cuzco,
el periodo de mayor florecimiento en todos los érdenes de la vida y de la
cultura. Coinciden en ella la aparicion de nuevas corrientes del pensamiento
con la llegada de los jesuitas y la nueva generacion de hombres de cultura
de Espafia; al aprecio y estudio de las antiguallas del Perd, como se
llamaban los restos de las viejas culturas precolombinas; la aplicacién de las
reformas tridentinas, que dada la fe de entonces en el aspecto religioso
significan un nuevo enfoque del pensamiento y de la vida, y la introduccién
del manierismo en el arte y en la literatura (Meza y Gisbert, 1982, p. 36).

Junto con el Virrey Toledo, llegaron los jesuitas quienes, en coordinacién

con dicho Virrey, estableceran en el virreinato peruano nuevas tendencias

artisticas, con la finalidad de evangelizar a los naturales.

[...] Confirmé las parroquias ya existentes y redujo a los indios en ellas,
dictando ordenanzas para su mejor ejecucion [...] instituyé en forma general
el REGIMEN DE LAS REDUCCIONES, para la zona y todo el reino, en virtud
del cual, no habria indios ociosos, ni dispersos, serian convocados y
ubicados en poblaciones, bajo control de autoridades espafiolas, segun se
dijo, para protegerlos, sacarles de su gentilidad, y ensefiarles buenos
habitos. Fue el mas horrendo sistema de colonizacion mental y de
explotacion corporal de los indios (Angles, 1983, p. 50).

El sistema de reducciones, en las zonas rurales tuvo un funcionamiento
muy importante, pues este se encargd de reagrupar a los aborigenes que
estaban dispersos, ya estando agrupados, se procede a edificar un templo o
capilla, para que de esta manera se tenga un control ideoldgico, politico, social

y econodmico de los naturales.

Con relacion a la construccién de las parroquias en la ciudad del Cusco se

menciona lo siguiente:

(...) por cuanto en esta ciudad y sus arrabales se han estatuido SIETE
PARROQUIAS, en cada una de las cuales hay su iglesia y reside sacerdote
que entiende en la conversién y edificacion de los naturales y administrar los
sacramentos a los feligreses, porque de otra manera no se podria conseguir
ni hacer fruto, ni se cumpliria con la obligacion real, allende de otras grandes
utilidades que han resultado después que se puso la dicha orden, cuanto al

17



descubrimiento de sus idolos, adoratorios y estatuas y cuerpos de los ingas,
que era eficasisimo estorbo a su conversion (Angles, 1983, p.55).
Enfatiza el virrey Toledo en cuanto al descubrimiento de adoratorios que
eran un obstaculo para la conversion de los naturales, en tal manera dispuso las

siguientes ordenanzas:

Que en cada parroquia resida un sacerdote por cura, para que los domingos
y hagan misa y cuiden de la conversion total de los indios. 2.- Que el tal
sacerdote lleve libro anotando a los que bautiza y asiente también nombres
de padrinos y de los QUE SE CASAREN Y VELAREN y los que murieren. Y
que confiese a los indios de su jurisdicciéon por lo menos una vez al afo. 3.-
Que en cada una de las parroquias haya una cofradia de la caridad, en la
cual el Dia de la Abocascion se elijan los mayordomos que sean los indios
mas habiles; y que cuando enfermen los lleven al hospital y den noticias a
la hora para que los viste y confiese y hagan que los velen... que no los
dejen solos, como son faciles SE HA VISTO AHORCARSE porque son mas
aparejados que otra gente que se haya visto, para la tentacion del demonio
(Angles, 1983, pp.55-56).

Con esta cita se infiere que la finalidad de la presencia de Toledo fue hacer

cumplir los acuerdos que se trataron en el concilio tridentino, especificamente

sobre la aplicacion de los sacramentos en el hombre andino.

Ademas, se agrega que las parroquias acudan con curas y cruces a las
procesiones que se hagan en el afio, y que el cura tenga cuidado en juntar
indios y congregarlos. Y que cada parroquia saque dos o tres danzas y sus
andas y pendones para dar solemnidad a las fiestas (Angles, 1983, p. 56).

Se observa también, que surge el origen de las danzas, como homenaje a
los santos patrones de las parroquias, y con ello ir indagando el sentido de las

costumbres locales y como se integra la religiosidad.
1.4. La creacion del Obispado del Cusco

Una de las razones para que se cree el obispado por parte de la Corona
Espafola fue para dar cumplimiento al Regio Patronato (como se indicé lineas
arriba) y, que consistio, en el permiso que otorgd el Papa a los reyes de Espana,

para que puedan evangelizar las tierras americanas:

La ciudad del Cuzco fue sede del obispado desde 1536 (uno de los mas
antiguos de América), ademas de ser la antigua capital del Imperio Incaico
y la ciudad de mayor importancia en todo el Peru durante el siglo XVI. Al
erigirse el obispado concentré en ella las casas matrices de las érdenes

18



religiosas. Asi fue de la cabeza de la provincia franciscana de San Antonio
de los Charcas (Meza & Gisbert, 1982, p.36).

Estas casas matrices funcionaron como centros de operaciones para las
constantes campanas de extirpacion de idolatrias, que se dieron desde la ciudad

del Cusco hacia los diferentes partidos y provincias.

Se considera a los dominicos como la primera orden en llegar al Cusco,
personificada en el fraile Valverde, quien acompafno a Pizarro en todas sus
andanzas, aunque los dominicos niegan y dicen que Valverde llegé con
Pizarro, pero no la orden dominica, para lo cual muestra el acta de fundacion
de esta orden en el Perl, donde no se le menciona como fundador
(Hinojosa, 2012, p. 34).

Con la presencia de la orden dominica a través de su representante fray

Vicente de Valverde en primera instancia:

Por Cédula Real del 14 de julio de 1536 fue nombrado en el cargo de
Protector de Naturales. Fray Vicente de Valverde llegd junto con la
expedicion espanola en 1534. Luego de que los peninsulares se apoderaron
de la ciudad sefialaron como lugar del primer templo catdlico el area
conocida como el Suntur Wasi (hoy iglesia del Triunfo), lugar donde se
celebrara la primera catdlica que se realizara en esta ciudad (Hinojosa,
2012, p. 34).

Al siguiente afo se crea el obispado en el Cusco, siendo este el primer

obispado de Sudamérica:

En el Consistorio celebrado en Roma por el Papa Paulo lll, el 13 de enero
de 1537, fue creado el Obispado del Cusco y el padre Frey Vicente de
Valverde fue preconizado como su primer obispo. Ademas, se le comisiono
para realizar la ereccion de la catedral de esta ciudad la cual fue efectuada
el 4 de septiembre de 1538. El obispado o didcesis del Cusco es el Alma
Mater y punto generador de los otros obispados y arzobispados de América.
Los limites de este territorio de la diocesis del Cusco se iniciaran en
Nicaragua y terminaban en Cabo de Hornos y del Pacifico al Atlantico
(Escobar, 2004, p. 7).

El obispado del Cusco fue la matriz para que se crearan otros obispados,
en el siglo XVI, existiran obispos muy importantes quienes participaron
activamente en los procesos de evangelizacion, de igual forma a través del
obispado se gestiondé la construccion de la primigenia catedral del Cusco.
Ademas, se contrarrestdé movimientos indigenas, como el Taki Oncoy,

participando incluso en los primeros tres concilios provinciales limenses.

19



1.5. Arte colonial cusqueno: los primeros detalles artisticos.

En los primeros afios de la ocupacién espafola en el Cusco, se introdujo
una serie de elementos materiales e inmateriales. Dentro de los elementos
materiales tenemos los elementos artisticos, que contribuyeron a la

desestructuracion ideoldgica, generando ambigtuedad en el hombre andino:

El siglo XVI fue el siglo que podia decirse escandalizé al europeo por lo
extrafio e incomprensible de algunos conceptos sociales, econdmicos y
artisticos de lo americano, de lo quechua. La huella de esta sorpresa y
choque ha quedado en las crénicas; el hombre al salir del aislamiento
territorial se introduce bruscamente en las técnicas y misterios del arte
occidental o europeo, esta descubriendo otro mundo de horizontes de
expresion artistica diferente a sus conceptos, de suerte que se da el choque
de dos sensibilidades sociales diferentes, de alli surge el fendmeno del arte
cusqueno tan original e inédito que influenciara en una extensisima area
geografica en América del Sur, dentro del proceso social (Escobar, 2013, p.
19).

Los primeros artistas observaron que algunos elementos paisajisticos y
simbdlicos que encontraron en el Sudamérica, seran de suma importancia para
utilizarlos en los lienzos, porque se dieron cuenta que contribuyeron al origen de

la pintura colonial cusquefa, ademas la construccion de la catedral fue una

motivacion para que se importen lienzos de Europa.

Los primeros trabajos de arte colonial que fueron traidos desde la peninsula

ibérica, son elementos artisticos con caracteristicas flamencas:

Al Cuzco llegaron algunas tablas flamencas, al igual que a otros puntos
América. Una de ellas se encuentra en la Coleccién de la Sra Teresa
Orihuela, del Cuzco, y es de singular interés; pertenece a la escuela de
Amberes, pudiéndose colocar en el primer tercio del siglo XVI. Representa
a la Virgen con el Nifio y por su estilo se puede considerar del circulo de
Quintin Metsys (1465-1530) y es atribuirle a su hijo Jan (1505-1575) (Meza
y Gisbert, 1982, p. 47).

El arte religioso a través del empleo de lienzos con advocaciones cristianas

y marianas, fue una herramienta para poder contrarrestar la idolatria que

practicaban los tahuantinsuyanos:

El arte religioso adquiere en este contexto particular importancia, porque
estd encaminado a imponer la religibn catolica sobre las creencias
idolatricas precolombinas. Esta destinado a mantener activa la labor
evangelizadora entre la poblacion indigena, a la que se deslumbra con la
opulencia de la ornamentacién de retablos y marcos dorados, a la vez que

20



se catequiza con la ayuda de la pintura, que sirve de vehiculo doctrinal
(Flores et al., 1993, p. 57).

A través de las pinturas los clérigos intentaran catequizar al hombre andino,
pero en el Cusco surgio el fendmeno del préstamo de valores irreversibles, el
cual consisti6 en la mezcla de las creencias andinas y las europeas
representadas en una imagen, por ejemplo, las virgenes triangulares, que para

el hombre andino se consideré como un apu tutelar.

Después de que los pintores del siglo XVI dejaran por el territorio virreinal
peruano testimonios de su quehacer y de las influencias europeas, no sin
que entre estas asomaran los primeros intentos de novedad e identidad
regional, sera en el siglo XVIl y en Cuzco cuando se sienten las bases de
una forma de hacer pictérica con caracteres individualizadores o de escuela,
cuyos frutos se manifestaran, como es sabido, a lo largo del siglo XVIlI
(Pizarro, 1997, pp.197-198).

Pero, es a través de los siglos, que se pretendié crear una escuela sui
generis en el Cusco, pero esta no llegaria a concretarse debido a que los lienzos
que se pintaron en la ciudad del Cusco fueron influenciados mediante grabados,
elaborados en Europa, no teniendo una identidad original en su conjunto, sino

solamente algunos detalles, asociados a la cultura andina.

1.5.1. Arquitectura religiosa

Una de las primeras muestras de la arquitectura religiosa fueron las capillas
que se construyeron por parte de la Orden de Santo Domingo, y la construccién
de la capilla del Triunfo: “Producida la ocupacién espafiola de América en el siglo
XVI, en los virreinatos de Nueva Espafa y del Peru, principales nucleos de
culturas pre-existentes, se reciben las corrientes culturales, artisticas y
arquitectonicas en boga en Europa, que se adaptan” (Flores, Kuon y Samanez,
1993, p.46).

En las zonas rurales del Cusco se hizo un intento de homogenizar los
modelos de los templos, el basamento con material de piedra y lo demas con
adobes. “En algunos casos con modalidades y concepciones diferentes para
hacer frente a las condiciones religiosas y sociales de esos territorios” (Flores,
Kuon & Samanez, 1993, p.46). Con lo que se explica la manera de buscar formas

21



de hacer frente a la geografia por parte de los religiosos, y con ello, un tipo de

estrategia adaptativa. Asimismo, Flores et al. (1993):

Surgieron concepciones nuevas, como las iglesias con atrio y pozas,
conjuntos ceremoniales compuestos por una iglesia rodeada de un gran
espacio cerrado en cuyas esquinas se construyeron capillas que respondian
ala necesidad de catequizar a la poblacion indigena, respetando su tradicién
prehispanica identificada con el culto al aire libre y vinculada a la idea de
que los templos o recintos sagrados estaban sélo para los sacerdotes (p.
46).

Por el espacio que presentaban los pueblos rurales innovaron nuevos
estilos arquitectonicos viendo las necesidades, pues muchas veces se adaptaron
a su entorno; por ejemplo, en las zonas donde hubo canteras, se construyeron
templos de pura piedra, pero la construccion de los templos tuvo un solo objetivo

que fue la evangelizacion.

Los apremios de la catequizacion en el siglo XVI obligaron a transigir en
muchos aspectos, entendiendo que un cambio total de mentalidad
demandaria muchos afos de adoctrinamiento en la region andina fue usual
adoptar, por esa misma razoén, la concepcion de un balcon de madera en la
fachada de las iglesias y capillas, desde donde se decia la misa y se
predicaba hacia el atrio o hacia la plaza que congregaba a la poblacion
indigena (Flores et al., 1993, p.46).

A causa de la necesidad de evangelizar a los naturales es que, en muchos

lugares de las zonas rurales, los templos tuvieron el modelo de “capilla abierta
para indios, es decir, el templo en su fachada presenta un balcén, desde donde
el clérigo predicaba el evangelio cada domingo, para que todo el pueblo que

asistia pueda escuchar.

Los templos rurales que se edificaron en la regién del Cuzco a raiz de las
Ordenanzas del Virrey Toledo de 1572, que disponian la creacién de
parroquias en las reducciones de indios, presentan en comun la solucién de
una amplia galeria en el segundo nivel, encima de la portada retablo a la
que accede por el coro alto, la que servia como capilla abierta (Flores et al.,
193, p.50).

Tomando en cuenta estos aspectos, la composicion arquitectonica de los

templos rurales fue la siguiente:

Los templos se edificaron inicialmente tanto en los valles interandinos de la
region del Cuzco, como aquellos del Altiplano, y en el territorio del alto Peru,
se caracterizan por sus reminiscencias medievales y mudéjares, notorias en
el presbiterio, cabecera de las iglesias que se edificaron formando un ochavo

22



con los muros de adobe, y en la adopcidén de arcos apuntados, entre el
espacio de la nave y el presbiterio, o0 en el acceso a capillas laterales (Flores
et al., 1993, p.51).

Es este tipo de caracteristicas arquitectonicas que posee el templo de

Quiquijana, pues la base contiene piedras y los muros son a base de adobes.
1.6. Estilos artisticos en el Cusco

A los pocos afios del arribé de los espafioles al Cusco se puede notar ya la
presencia de pintores espafoles en la ciudad, a quienes se encontraban
trabajando en la elaboracién de lienzos y retablos para la primigenia catedral que
estaba ubicada en el Sunturwasi (capilla del Triunfo). Se debe tener en cuenta
que la intensa actividad que desarrolla el pintor italiano Bernardo Bitti, fue la que

marco un primer momento del desarrollo del arte cusqueno.

Con las edificaciones religiosas ya culminadas en diferentes zonas, los
clérigos optaron por equipar con lienzos los templos, de esta manera se comenzo

a importar pinturas de Europa:

Las fuentes iconograficas de la pintura cuzquefia son, en su origen, europeas
(flamencas, italianas o espanolas), pero la copia y la técnica fueron
paulatinamente adaptandose al gusto local. La pintura, como otras
manifestaciones culturales europeas, sufrieron en América un proceso de
adaptacion al medio (Pizarro, 1997, p.198).

Efectivamente las primeras pinturas que llegaron al Cusco fueron de

influencia flamenca y de la escuela italiana.

Viendo la alta demanda que habia en el Cusco, en cuanto a la produccién
pictérica, muchos pobladores indigenas cusquenos decidieron aprender el arte
de la pintura, una de las 6rdenes que incentivd este aspecto fue la orden

ignaciana.

Con aquellos precedentes, los modelos se copiaron casi industrialmente
produciéndose cuadros en masa de manera casi artesanal como
consecuencia de la fuerte demanda. La iconografia no es la de la pintura
religiosa culta, sino la de aquellas figuras que pudieran tener una fuerte
carga iconica. Estamos ante la figuracién de personajes agradables,
vestidos con la indumentaria propia de alta burguesia y representados en
actitudes cotidianas. La pintura se hace edificantes, tanto para el rico colono
como para el indio pobre, por el deleite que produce una imagen bella

23



vestida con ricas telas de brocado que hacen de la misma algo irresistible a
la vista (Pizarro, 1997, p. 198).

El arte pictérico del Cusco fue una mescolanza de elementos europeos y

cusquefios, donde predominaron los lienzos con detalles paisajisticos.

Resultado de la colision de dos corrientes poderosas, la tradicién artistica
occidental por un lado y el afan de los pintores indios y mestizos de expresar su
realidad y su vision del mundo por el otro, la pintura cusquefa de la colonia es
uno de los fendmenos mas originales y valiosos del arte americano en general
(Nieto, 2021, p. 67).

Esto quiere decir que la pintura cusquena por los detalles en los elementos

que presento, se convirtid en sui generis, siendo objeto de estudio para muchos

investigadores.

Pues en las zonas rurales los pintores andinos seran los artifices de

elaborar sus pinturas:

La creciente actividad de pintores indios y mestizos hacia fines del siglo XVII
hace que el término de Escuela Cusquefa se ajuste mas estrictamente a
esta produccion artistica. Esta pintura es “cusquefa”, por lo demas, no sélo
porque sale de manos de artistas locales sino sobre todo porque se aleja de
la influencia de las corrientes predominantes en el arte europeo y sigue su
propio camino (Nieto, 2021, p. 70).

Es importante mencionar que los artistas europeos, ademas de traer los

estilos artisticos tales como el manierismo, el arcaizante, optaron por considerar

algunos elementos oriundos del continente americano:

Este nuevo arte cusqueno se caracteriza, en lo tematico, por el interés por
asuntos costumbristas como, por ejemplo, la procesion del Corpus Christi, y
por la presencia, por vez primera, de la flora y la fauna andinas. Aparecen,
asimismo, una serie de retratos de caciques indios y de cuadros
genealdgicos y herdldicos. En cuanto al tratamiento técnico, ocurre un
desentendimiento de la perspectiva sumado a una fragmentacion del
espacio en varios espacios concurrentes o en escenas compartimentadas.
Nuevas soluciones cromaticas, con la predileccién por los colores intensos,
es otro rasgo tipico del naciente estilo pictérico (Nieto, 2021, p. 70).

Muchos de los caciques como por ejemplo Marcos de la Paz Chiguantopa,
por la posicién social que tenian deciden dejar como evidencia pictérica sus

retratos, que hoy se conservan en el Museo Inca.

24



1.6.1. El estilo manierista en el Cusco

El conjunto de los estilos artisticos identificados, los cuales detallan un
nucleo documental, uno o diversos pintores, y una cuantiosa suma de obras,
viabiliza el surgimiento de un bosquejo que presenta un progreso temporal

enlazado a las influencias estilisticas occidentales.

Asi, después de los afios poco documentados, entre 1534 y 1580, aparece
el Manierismo cuzquefo que tiene a Bitti por figura clave, con muchos
maestros y muchas obras que caen en su campo de influencia. Sin embargo,
la figura de Bitti tendra que compartir honores con otras, como la de Riafo,
que es uno de los representantes mas significativos de la pintura mural
(Mesa y Gisbert, 1982, p. 21)

El manierismo en el Cusco tiene sus inicios en los afios de 1570, fue un
estilo que tuvo su predominio hasta los afios de 1630, cuyos elementos eran:
“[...] originales se dan en el alargamiento de las figuras, el uso de colores frios;
la belleza rafaelesca de los rostros, el acartonamiento de los vestidos, una cierta
dulzura expresiva, las formas torneadas y suaves y aun femeninas de los
cuerpos” (Escobar Medrano, 2013, pag. 24). Muchos de estos elementos lo
veremos plasmados en las primeras pinturas de Bernardo Bitti, quien durante su
estadia en Cusco dejo numerosas obras de arte, sobretodo en el templo de la
Compafiia de Jesus. Se debe considerar no solo la influencia de Bitti, sino

también de Angelino Medoro, y Mateo Pérez de Alesio.

Ciertamente, el manierismo de artistas como Bitti, Medoro o Pérez de Alesio
comenzard a intoxicarse en la generacion siguiente con elementos formales
ajenos a la estética europea, como es el caso del pintor espafiol Antonio
Bermejo, que comenzara a utilizar esos dorados superpuestos que
caracterizan a la pintura andina barroca (Pizarro, 1997, p. 198).

Entonces se puede plantear que en los trabajos de Bitti dieron una

introduccidén a los elementos que se emplearon en el periodo que predomino el

estilo barroco.

En el Cusco los primeros detalles del manierismo se tienen:

[...] en 1585, una etapa crucial con la llegada al Cuzco del pintor y sacerdote
italiano Bernardo Bitti. Este religioso, de la orden jesuita, introdujo el
manierismo en la pintura cuzquefia. Esta corriente, de gran auge en Europa,
se caracterizaba por el tratamiento alargado de las figuras, el resplandor frio
de sus colores y el diestro manejo de los escorzos. Durante sus dos

25



estancias en la ciudad del Cuzco, Bernardo Bitti, recibié varios encargos
artisticos: hacer el retablo mayor de la iglesia jesuita, sustituido por otro
después del terremoto (Balta, 2009, p. 103).

Muchos investigadores del arte indican que no solamente se encuentran
obras del pincel de Bitti en el actual retablo del altar mayor del templo de la
Transfiguracion de Jesus, pues en el primigenio templo de la Compafia (que
inclusive la fachada tenia direccidon hacia la calle Loreto), ya se habian elaborado

sus obras.

Bernardo Bitti

Es el primer artista que introduce el estilo manierista en el Cusco:

Este artista, nacido en Camerino en 1548 y miembro de la Compania de
Jesus desde lo veinte anos, introduce en el Cusco una de las corrientes en
boga en la Europa de entonces, el manierismo, cuyas principales
caracteristicas eran el tratamiento de las figuras de manera un tanto
alargada como en las famosas imagenes de el Greco, con la luz focalizada
en ellas y un acento en los primeros planos en desmedro del paisaje y en
general los detalles (Nieto, 2021, p. 67).

Bitti fue uno de esos pintores trashumante es por tal razén que estuvo en

dos ocasiones:

Durante sus dos estancias en Cusco, la primera hacia 1583 y la segunda en
1595, Bitti recibié el encargo de hacer el retablo mayor de la iglesia de su
orden, reemplazado por otro después del terremoto, y pinto algunas obras
maestras como “La coronacion de la Virgen”, actualmente en el Museo de la
iglesia de la Merced, y la “Virgen del Pajarito”, en la catedral, pero sobre todo
hizo escuela y dejé numerosos seguidores (Nieto, 2021, p. 67).

A partir de 1583, con la presencia del maestro pintor Bernardo Bitti, se

afirma definitivamente la corriente italianista.

Bitti habia sido llamado por sus superiores para hacerse cargo del altar
mayor de la Compania, que debid decorar con bultos y pinturas. Intervino en
la obra el hermano Pedro de Vargas, quien concluyo con labores de dorado
y esgrafiado entre 1585 y 1587 (Milla, 1998, p. 375).

En cuanto a las pinturas originales:

[...] solo subsiste la Transfiguracion, posteriormente repintada por Diego
de la Puente, que seria la unica obra segura de la primera estancia de Bitti
en Cusco (1583-1585). Ya es hacia 1595 que volvid para proseguir la
decoracion de los locales jesuitas. Por entonces, trabajaba en colaboracién
con el hermano José Avitavili, quien recibe el encargo mas notable: la serie

26



de ocho lienzos sobre la vida de Cristo, para el presbiterio de la iglesia.
(Milla, 1998, p. 375).
Uno de los primeros pintores que arribaron a la ciudad del Cusco fueron

exponentes del estilo manierista:

Bernardo Bitti fue el creador de una nueva tendencia pictérica en el ambito
del virreinato peruano, ejerciendo gran influencia entre sus contemporaneos
y seguidores. Aunque no se han conservado pinturas murales hechas por
él, existe documentacion que nos permite afirmar que utilizo esta técnica en
la capilla de indios, adyacente a la Iglesia de la Compania de Jesus en el
Cuzco, destruida por el terremoto de 1650 (Flores et al., 1993, p. 58).
El legado de su estilo no solo influyd en el arte virreinal, sino también en la
identidad cultural de la regién, tomando en cuenta que la actividad artistica de

Bitti se mueve paralelamente a la actividad jesuita evangelizadora.

Luis de Riano

Otro de los grandes referentes del manierismo cusquefio es el pintor Luis

de Riano.

[...] nacido en Lima y discipulo del italiano Angelino Medoro. A decir de José
de Meza y Teresa Gisbert, autores de la mas completa historia del arte
cusquefio, Riafio se ensefiorea en el ambiente artistico local entre 1618 y
1640, dejando, entre otras obras, los murales del templo de Andahuaylillas.
En este mismo templo pinta un “Arcangel San Miguel” y un “Bautismo de
Cristo”. Una “Inmaculada Concepcién” suya se conserva en el convento de
la Recoleta y otra en un retablo del convento de Santa Clara, junto a los
demas lienzos que conforman el conjunto (Nieto, 2021, p. 67).

Un hecho que ocurre a fines del siglo XVII resulté decisivo para el rumbo
que toméd la pintura cusquefia, y es que, en 1688, luego de permanentes
conflictos, se produjo una ruptura en el gremio de pintores que terminé con el
apartamiento de los pintores indios y mestizos, debido -segun ellos- a la
explotacion de que eran objetos por parte de sus colegas espanoles, que por lo
demas constituian una pequena minoria. A partir de este momento, libres de las
imposiciones del gremio, los artistas indios y mestizos se guiaron por su propia
sensibilidad y trasladaron al lienzo su mentalidad y su manera de concebir el

mundo.

La serie mas famosa de la Escuela Cusquefia es sin duda la de los dieciséis

cuadros de Corpus Christi, las cuales estuvieron en el templo de Santa Ana, y

27



ahora se encuentran en el Museo del Arte Religioso del arzobispado, salvo tres

que estan en Chile.

De pintor anénimo de fines del siglo XVII, estos lienzos son considerados
verdaderas obras maestras por la riqueza de su colorido, la calidad del
dibujo y lo bien logrados que estan los retratos de los personajes principales
de cada escena, ya sean los caciques indios, las autoridades espafiolas o
los religiosos que acompafian las imagenes. Por si fuera poco, la serie tiene
un enorme valor histdrico y etnografico pues muestra en detalle los diversos
estratos sociales del Cusco colonial, asi como gran cantidad de detalles de
una fiesta que ya entonces era central en la vida de la ciudad (Nieto, 2021,
p. 70).

Esta serie del Corpus Christi, en un primer momento estaba ubicada en el
templo de Santa Ana del Cusco, pero posteriormente por los eventos sismicos y

otros factores, se trasladé al palacio arzobispal.

El barroco, como movimiento artistico, florece durante el periodo colonial,

especialmente entre el siglo XVIl y XVIII.

La corriente Barroca marcara, pues, un hito fundamental en el
desenvolvimiento artistico de la Escuela cuzquefa. El artista nativo Marcos
Ribera (1630-1704), se convertira en el mas grande representante de este
estilo. Esta caracteristica la podemos apreciar en muchas de sus obras
como; por ejemplo, en: Cinco apostoles situada en la iglesia de San Pedro;
en La Piedad del convento de Santa Catalina o en los lienzos que ilustran la
vida del fundador de la orden de San Francisco que pertenece, ademas, a
otros autores (Balta, 2009, p. 105).

El estilo barroco muestra una combinacion de la iconografia cristiana
traida por los espafoles, combinada con elementos de la cultura incaica,

ademas:

El Barroco en la pintura cusquefa es sobre todo resultado de la influencia
de la corriente tenebrista a través de la obra de Francisco Zurbaran y del
uso como fuente de inspiracion de los grabados con arte flamenco
provenientes de Amberes. Marcos Rivera, nacido en el Cusco en los afios
30 del siglo XVII y fallecido en 1704, es el maximo exponente de esta
tendencia. Cinco apdstoles suyos se aprecian en la iglesia de San Pedro,
dos en el retablo mayor y otro par en un retablo lateral. El convento de Santa
Catalina guarda “La Piedad” y el de San Francisco algunos de los lienzos
que ilustran la vida del fundador de la orden, que pertenecen a varios
autores. De Ribera son, entre otros, “La Vision de la Cruz” y “San Francisco
recibe los estigmas (Nieto, 2021, p. 70).

Nieto refiere a estas obras valiosas que hoy en dia se pueden apreciar en

los diferentes tempos y conventos de la ciudad del Cusco.

28



1.6.2. El estilo barroco en el Cusco

El estilo barroco se caracteriza por su exuberancia, dramatismo y
ornamentacion, tanto en la pintura, escultura, arquitectura e incluso en la musica.

Para entender un poco mejor:

La palabra Barroco tiene doble significancia en su uso cotidiano. El primero
en sentido especifico denomina al estilo artistico que nacio en ltalia el afio
de 1600 y se proyectd aproximadamente hasta el afio 1750 irradiando
durante todo este tiempo sus diferentes particularidades y manifestaciones
artisticas en el arte europeo; y, el segundo, en sentido genérico, para sefialar
y caracterizar el desarrollo cultural europeo en este mismo tiempo en
ciencia, politica, musica, literatura, retérica, religion, filosofia etc. La primera
caracteristica del estilo barroco italiano como arte, es su nacimiento como
una respuesta al protestantismo. Para esto, el Concilio de Trento (1545-
1563) justifico y alento el culto y la representacion en pintura y escultura de
p. 53 escenas religiosas e imagenes del santoral catdlico cristiano, para
responder y hacer frente a las ideas iconoclastas y a la sobria estética
protestante. En ese sentido, el barroco seria el arte de la Contrarreforma.
Pero, al mismo tiempo, la renovacioén tridentina impuso normas estrictas en
materia de arte religioso, de tal manera que con ello se pretendia reaccionar
contra los gustos paganos propios del arte gético y del renacimiento
(Hinojosa, 2012, pp. 53-54).

Contextualizando el término desde el ambito europeo, el barroco fue una
respuesta a la reforma de Martin Lutero, por lo que fue utilizado como una

herramienta de evangelizacion.

Pintores y escultores también recibieron de la iglesia una normativa precisa
con el fin de pregonar e ilustrar las grandes verdades de la fe y con ello,
adoctrinar y ensefar al pueblo los grandes temas de la doctrina (la
exaltacion de la Eucaristia, la glorificacion de la Virgen y de los santos, la
iluminacién del hombre por la gracia). Con estas directrices se perseguia
también tanto inculcar la piedad en los fieles como responder a los
movimientos protestantes. Nada tiene de extrano que la iglesia Catdlica, que
desempend un papel sobresaliente en el nacimiento y difusidon del arte
barroco, le dictara reglamentos y le inculcara su propio espiritu. A las artes
plasticas se sumo la musica sacra, para lo cual se introdujo en la liturgia el
uso del érgano y del canto coral, con la finalidad, también didactica y
pastoral, de emocionar a los fieles para conducirlos a la devocién. Se trataba
en definitiva, de conquistar a las masas mediante determinados estimulos
psicolégicos (Hinojosa, 2012, p. 54).

El estilo barroco se entiende como un arte emocional, disefiado para

impresionar e inspirar al espectador por su magnificencia.

En las artes plasticas el barroco era también un arte que intentaba imitar al
teatro por lo que tenia de fugaz, y de efimero, de ilusorio; era un arte de
espectaculo y ostentacion. Arquitectos y escultores trataban de recomponer

29



en la piedra, el marmol o el estuco, los decorados y los movimientos
escénicos propios del arte dramatico. Igualmente, los pintores barrocos
producian efectos que tendian a restituir en los lienzos la ilusién escénica
del relieve y de la profundidad. De ese modo, la preocupacion por la
decoracion es superior a la de la construccion (Hinojosa, 2012, p.55).

Ademas, y a diferencia del arte renacentista, el barroco se caracteriza por

tener un sentido de movimiento y dramatismo, con poses retorcidas y cuerpos

en accion que parecen salir del lienzo o la escultura. Asimismo:

El barroco era un arte religioso y teatral. Y también constituia el reflejo de
una sociedad determinada: la sociedad monarquica, sefiorial y rural. En
aquella sociedad el poder de los soberanos absolutos se manifiesta en la
suntuosidad, en el lujo, en la decoracion y en la pompa de la vida cortesana,
aristocratica y palaciega. Pero también se refleja el mundo rural, pues el
barroco es un arte popular: la profusion de riqueza estimulaba la imaginacion
del pueblo que, ademas busca a través del arte, y sobre todo religioso,
consuelo, intercesiones celestiales y esperanza (Hinojosa, 2012, p. 55).

Las obras de arte, por lo general, estan cargadas de dramatismo,

contrastes marcados de luz y sombra (claroscuro), expresiones faciales intensas

y escenas impactantes, como martirios, mucho de los cuales pasaron a formar

parte de un arte barroco cusqueno.

1.7. Localizacion y ubicacion geografica del distrito de Quiquijana

Quiquijana ocupa la parte alta del Valle Sagrado de los Inkas, a 65 Kms. al sur

del Cusco, en la provincia de Quispicanchi a orillas del rio Willkamayu,

castellanizado Vilcanota, es una terraza rectangular (Valenzuela, 2020, pag. 13).

Imagen 1: Mapa del distrito de Quiquijana

Fuente:

https://es-es.topographic-map.com/map-19mxb3/Quiquijana/?center=-13.82208%2C-

71.54778&zoom=12&popup=-13.756903%2C-71.35843

30


https://es-es.topographic-map.com/map-l9mxb3/Quiquijana/?center=-13.82208%2C-71.54778&zoom=12&popup=-13.75903%2C-71.35843
https://es-es.topographic-map.com/map-l9mxb3/Quiquijana/?center=-13.82208%2C-71.54778&zoom=12&popup=-13.75903%2C-71.35843

1.8. Significado del nombre de Quiquijana

El nombre de Quiquijana proviene de la palabra quechua “Quiquin” que quiere
decir (mismo lugar) y “Jana” que quiere decir (alto). Entonces, Quiquijana
significaria “parte alta de ese lugar” esto debido a que existia en el cerro del
lado este de Quiquijana construcciones preincas deterioradas (recintos
funerarios), el cual eran observados permanentemente por la poblacion (Angel

Sutta, comunicacion personal, 9 de octubre de 2024).

La toponimia andina del lugar reviste algo sagrado, porque los cerros que lo
rodean tienen contenido histdrico, asi tenemos el Apu Kuri que esta al este de la
ciudad, deriva del nombre de mucho abolengo la Qoya Kuri Chullpa, esposa del
héroe andino Wikakirao; el Apu Pukara, al oeste de la ciudad fue centro de la
actividad astrondémica; al norte el Apu Kuntur Tullu, nombre que refiere al ave
totémico kuntur, también esta el monticulo llamado Haylli Kancha, nombre
elocuente, un mirador del valle, expresa el centro del triunfo y la festividad que

desarrolla la sociedad que vive aqui (Valenzuela, 2020, pag. 14).

1.9. La doctrina de Quiquijana

Uno de los datos mas interesantes acerca de la doctrina cristiana es la que
presento Villanueva (1692): “Relacion sucinta de la doctrina de Quiquijana hecha
por el Mro. [Maestro] D. Diego de Salazar y Guzman su cura propietario cuyas

notas en breve son las siguientes” (Villanueva, 1982, p. 162).

Situacion del Pueblo: El pueblo de San Pedro de Quiquijana presenta la

siguiente descripcion:

El Pueblo del Sefor San Pedro de Quiquijana es Doctrina sin anexo, esta
situado en la provincia de Quispicanche, en un valle cuyo temperamento
declina mas fria sierra, que a temple caliente; un caudaloso riyo passa por
en medio del, dividiéndole en dos partes; tiene su puente de crisnejas para
el seguro, fasil transito, assi de la feligresia como de los pasajeros, por ser
camino real para la mayor parte deste Reyno. A distancia en su jurisdicsion
por longitud coje quatro leguas, a otras tantas poco mas se estiende en su
latitud. Por la parte del Oriente confina con el pueblo de Checacupe, Doctrina
de la Provincia de Canas y Canches, distante sinco leguas, por la parte del
Occidente termina con la doctrina de Urcos de dicha Provincia de
Quispicanche, a distancia de tres leguas. Al medio dia tiene sus confines
con la Doctrina de Sangarara de esta misma Provincia, a distancia de tres
leguas, y media. Por el septentrion mira a los Andes de Cuchoa. Los

31



términos y limites referidos se comprehenden en lo habitable, que a los
paramos e incultos yermos se estiende y dilata mucho mas su jurisdiccion.
Sircundan varias hasiendas o estancias. La mas quantiosa es Guaraypata,
de los Reverendos Padres de la Compania de Jesus del Collegio del Cuzco,
con sinco paradas de Molinos, caserias, y Guerta de mui bien gusto. La otra
hasienda es Parapucyo, también con dos paradas de de Molinos, esta
contigua a ella la Hasienda de buena Vista, y Chasquiguasi. De esta otra
parte estan Paucarpata con su parada de Molino. Racaypata, Guaylla
Guaylla, Ticyo, que con ser cortas se mensionan por ser estancias de
Espanoles. La ultima es de Totora Cata, las demas no se refieren por que
son tugurios y rranchos despresiables. Esto es lo que toca a lo material de
este beneficio; y aviendo de ser la Relacion primera, la del templo de Dios
se a pospuesto, porque lo temporal siempre nos atrasa el mejor
cumplimiento de nra obligacion christiana, y atension devida al servisio de
Dios (Villanueva, 1982, p. 163).

La cita nos esta mencionando sobre el contexto geografico del valle sur,
lugar donde se encuentra el templo de Quiquijana. El nombre proviene a raiz de
la reparticion “que hizo el obispado cusquefio, es decir cada parroquia ya venia
con un nombre designado. Y la festividad principal del distrito de Quiquijana se

lleva a cabo el 29 de junio, en honor al patrén San Pedro” (Sutta, 2024).
Iglesia

En cuanto a la descripcidén del templo de Quiquijana tenemos la siguiente

cita:

Tienele pues este Pueblo en un Iglesia de las mas hermosas y bien tratadas
que ay en el Reyno, por que sin necesitar de reparos q amenasen ruina a
su durasion, esta maravillosamente adornada, hecha un asqua de oro, con
ygual correspondencia en sus tarjas y liensos, desde el altar mayor hasta el
coro, y rremate de su ultima puerta; enrriquesida con escogidas y preciosas
alajas como son Fontal de plata, viril curioso, y costoso, lamparas,
blandones, siriales, cruces altas, Andas y otras preseas de plata, que al
fomento del cuidado y selo pastoral del litmo. Sefior Dr [Doctor] D [Don]
Manuel de Mollinedo y Angulo su dignisimo obispo se debe lo mas, como en
el rresto de todas las iglesias deste su obispado; y esta Santa Iglessia es
pobrisima, y no tiene estancias, bienes fijos, posesiones ni rrentas de que
poderse valer para sus adornos y gastos presisos, pues meramente se le
siembran con arrendamiento, y paga de alquiler unas cortas tierras que las
mas veces expuestas a inclemencias del tiempo malogran los frutos, que se
esperaban de ellas, con que queda destituida de otro socorro, y necesitaba
de que amparen sus fieles; demas de esta Iglesia ques la principal en el
pueblo, por fervorizar a la devocion y culto de Dios, y de sus Santos la tibieza
natural de los indos (sic), se an edificado otras capillas para sus estasiones
en los dias de quaresma, y entre afio, la que mas se sefiala, y frequentada
en rromerias y novenas en la Capilla de la Virjen Ssantisima del Cavildo
portentosa en milagros, pues son innumerables los que a obrado en este
pueblo, y en diferentes partes, donde sus devotos la an invocado; conserva

32



el titulo del Cavildo, siendo su advocacién de la purissima Concepsion, por
averse trasladado de las casas de Cavildo, en cuyas dichosas paredes a
muchos afos estuvo pintada, es servida de unas beatas yndias cuyo
comvento esta pegado a dicha capilla, aqui puede parar la noticia de las
cosas de la Iglessia, y pasemos en lo que toca a la feligresia [fs. 20v-21]
(Villanueva, 1982, pp. 163-164).

Con la cita se corrobora que, dentro de la descripcion del templo, se
encontraba también el inventario de bienes, como también la descripcidon somera

del templo.

En cuanto a las caracteristicas de los feligreses, tanto espafioles como
indigenas, se tiene que, en un primer momento se intentd dividir en republica de
indios y republica espafnola “La de espafioles es casi ninguna, pues de hombres
y mugeres apenas se podran numerar veinte personas” (Villanueva, 1982, p.

164). Por otro lado, en cuanto a los feligreses indios, se tiene:

De los indios entre hombres y mugeres, asi originarios como forasteros,

llegara su numero a mil, y quinientas personas [f. 21] como mejor constara

parecer por los padrones que cada afio se hacen para que cumplan con la

Iglesia, sin ser posible el que janmas (sic) se afije numero determinado de

indios en ninguna feligresia especialmente por lo inconstante y vago de su

natural, que no paran con sosiego en ningun lugar (Villanueva, 1982, p.164).
1.10. El templo de San Pedro Apéstol de Quiquijana.

Con lallegada de Toledo al Cusco se da una serie de ordenanzas los cuales
viendo que en las diferentes zonas rurales se encontraban muchos aborigenes,
ademas de realizar las reducciones, dicta ordenanzas con relacidon a la
distribucion urbana y la edificacion de los templos rurales: “Que los pueblos se
fundaran siguiendo un trazado en cuadricula con calles anchas y una plaza
central, en la cual se debia situar la iglesia, enfatizando su funcioén central en la
vida urbana y social” (Lorente, 1867, p. 17). En sintesis, en el periodo toledano
se dio una normativa urbanistica clave en el Virreinato del Peru, donde la iglesia
en la plaza central no solo tenia un rol religioso sino también politico y social,

constituyendo el eje organizador de los pueblos virreinales.

Por otro lado, también se planted que: “las iglesias debian edificarse en la
plaza principal para facilitar la evangelizacion y la integracién social, como parte
del control y ordenamiento de la poblacion indigena” (Lorente, 1867, pag. 97). La
disposicion de que las iglesias se edificaran en la plaza principal de los pueblos

33



coloniales perseguia no solo facilitar la evangelizacién sino también promover la
integracion social y el ordenamiento territorial dentro del modelo urbanistico
virreinal. Este principio puede observarse en la construccion del templo San
Pedro Apdstol de Quiquijana, erigido a inicios del siglo XVII en el distrito
homonimo, ubicado en la provincia de Quispicanchi, Cusco. La iglesia, que
resalta en la trama urbana del pueblo, ocupa un lugar central junto a la plaza
principal, constituyéndose en un eje articulador de la vida comunitaria y espiritual.
Ademas de su funcion religiosa, el templo cumplia un rol fundamental en la
consolidacion del orden social y -cultural impuestos desde la colonia,
promoviendo la cohesion y control social mediante la evangelizacion de la
poblacion indigena. La restauracion reciente puesta en valor subraya su
importancia histérica, artistica y urbanistica, reafirmando la vigencia del modelo

de plaza e iglesia como centro de los pueblos virreinales.

Ahora bien, en cuanto a los materiales para la edificacion del templo “debia
realizarse con materiales resistentes, considerando también las frecuentes
reconstrucciones debido a desastres sismicos”. La construccion del templo San
Pedro Apodstol de Quiquijana se caracterizd por la utilizacion de materiales
resistentes, una necesidad imperante dada la ubicacién sismica del Cusco y sus
alrededores. Esta exigencia respondié a la experiencia histérica de frecuentes
terremotos, incluyendo el fuerte sismo de 1650 que afectd considerablemente la
region y que, segun datos histéricos, influyé en la edificacion o reconstruccion
del templo. Para asegurar la durabilidad y estabilidad del templo, se combinaron
técnicas tradicionales como el adobe con constantes trabajos de mantenimiento
y restauracion en elementos estructurales como muros, contrafuertes y
cubiertas. La robustez del templo refleja la adaptacion constructiva ante
desastres naturales, lo que contribuyé a que la iglesia se mantuviera como
nucleo central de la vida social y religiosa del pueblo a lo largo del tiempo. Este
modelo constructivo reafirma la importancia de la resistencia y perdurabilidad en
la arquitectura virreinal destinada a la evangelizacion y al orden social en

territorios sismicos

34



1.11. Contexto histérico del templo de Quiquijana

En el informe del residente de obra de restauracion del templo de

Quiquijana, menciona la siguiente informacion:

El templo de San Pedro Apédstol de Quiquijana esta ubicado en la Provincia
de Quispicanchi. Distrito de Quiquijana, al pie de la carretera a que conduce
a la ciudad de Arequipa, a dos horas saliendo de la ciudad del Cusco,
teniendo también como acceso la via férrea. El pueblo de Quiquijana esta
asentada en un valle serrano. (Carrillo, 1995, p. 4).

El poblado de Quiquijana fue un punto estratégico en la economia del valle
sur: “Antiguamente y como lo muestran documentos histéricos de la ciudad del
Cusco, el poblado de Quiquijana fue un centro de distribucién de las zonas que
componen la serrana de dicha region” (Carrillo, 1995, p. 4), motivo por el cual en

la documentacion de archivo indica que en dicho poblado existia un tambo.

Quiquijana debié conformar parte de cruce de una red de caminos que
luego fueron usados por los espafioles; asi tenemos que para 1555 “salio de esta
ciudad (del Cusco) dentro de breve tiempo la vuelta del Collao: y desde
Quiquijana, dejando el camino real, tomo el de Hatunccana, por Ayaviri, y desde
Velille prosigio su camino hasta parinacocha, segun el Palentino” (Esquivel y
Navia, 1980, p.171).

Para 1559, se establece la necesidad de construir dos puentes estratégicos
en la region difundiéndose “[...] para que en Lima y en el Cuzco se pregonen las
obras de los puentes de Apurima y Quiquixana, haciéndose planta de ellas y se

envien las posturas y condiciones el gobierno” (Esquivel y Navia, 1980, p. 261).

35



CAPITULO I

FUNCION DE LA DOCTRINA Y EL DESENVOLVIMIENTO DEL CLERIGO
ALONSO BRAVO DE PAREDES Y QUINONES

2.1. Importancia del templo San Pedro Apédstol de Quiquijana, para la
evangelizacidon de naturales en el periodo colonial.

La construccion del templo de San Pedro Apdstol de Quiquijana formé parte del
proceso de evangelizacion y conversion al cristianismo de la poblacion aborigen.
El templo se convirtid en un punto de encuentro, donde los naturales estaban
obligados a asistir, para la ensefanza de los principios de la fe cristiana. Los
elementos arquitectonicos del templo, las esculturas e imagenes sagradas, y las

festividades religiosas, hicieron mas accesible la asimilacion de la nueva religion.

36



2.1.1. Evangelizacién en la doctrina de Quiquijana durante los afios 1670 a

1760.

Una de las principales razones para que se establezca la doctrina fue el

desconocimiento de la lengua de los naturales por parte de los clerigos:

En los primeros anos todos los evangelizadores hubieron de conformarse a
la limitacién que les imponia el desconocimiento de las lenguas de los
naturales, y el desconocimiento del espafiol por parte de estos. Lo primero
podia suplirse, aunque en forma muy imperfecta de los intérpretes, pero lo
segundo era mucho mas dificil. Por esta doble razén nacieron las doctrinas.
Los dominicos prestaban asi ayuda a los misioneros y a los indios, que poco
a poco iban aprendiendo a leer en las escuelas de los monasterios (Medina,
1987, p. 96).

Es importante resaltar que la funcion del doctrinero no solo fue en el
aspecto espiritual, sino que también fue de manera material, es decir dotaba de
insumos a los miembros pertenecientes a su doctrina “El doctrinero no se
preocupaba solamente de la parte espiritual, sino también del material. Les
facilitaba los alimentos necesarios y sobre todo les ensefiaba a procurarselos a
través del cultivo de la tierra, entregandoles semillas (maiz, legumbres, trigo,
etc.), aperos y animales de labranza, herramientas e incluso algun ganado.

(Esponera, 1986, p.53).

Un personaje importante en el proceso de evangelizacion en Quiquijana,
fue don Alonso Bravo de Paredes y Quifiones, cura de la doctrina de Quiquijana,
fue hijo de Don Alonso Bravo de Paredes y de Dona Joana Arias de Quifiones y

Osorio.

Dentro de las peticiones que puso en su testamento el clérigo Alonso Bravo,

se tiene en los registros de la época Colonial:

[...] quando la voluntad de Dios nuestro sefior fuere servido de llevarme de
esta presente vida mi cuerpo sea amortajado con el abito de mi Padre San
Pedro y enterrado en la sancta iglesia de esta dha [dicha] villa de Quiquijana
en el presbiterio del altar mayor y en un ataud de tablas de sedro que hay
en poder de los indios 0 mayordomos de las cofradias y este dia si fuera
hora de misa (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. IV, 4, 77.
AnRo: 1670, f. 1).

37



La disposicion expresa que, una vez cumplido su ciclo vital, su cuerpo debia
ser amortajado con el habito de su orden religiosa y enterrado en el presbiterio
del altar mayor de la iglesia, en un ataud guardado por los mayordomos de las
cofradias indigenas. Este acto testimonia no solo la relevancia de la iglesia como
espacio sagrado y de memoria dentro de la comunidad, sino también la
interaccion y colaboracion entre las autoridades religiosas y la poblacion
indigena a través de la cofradia, institucion clave en la religiosidad popular
virreinal. Asimismo, el testamento denota el respeto y veneracién hacia las
tradiciones eclesiasticas y la importancia de la iglesia como lugar de identidad y
pertenencia social en el contexto colonial de Quiquijana. Por tanto, el documento
aporta evidencia sobre el rol central de la iglesia en la vida espiritual y social del
pueblo, representante tangible de la doctrina y el poder eclesiastico en el

Virreinato del Peru.

De igual forma, en los registros de la época Colonial. Seccidn:
Testamentos, como bienes pertenecientes a Alonso Bravo tenemos una

capellania que le heredo su tio:

[...]el sefor Canonigo Francisco Grado de Paredes me dejo una capellania
en las cassas de su morada en la ciudad del Cuzco con calidad y condicion
que si ubiese que rreparar hisiesse reparos con los corridos y rreditos de la
dha [dicha] capellania y estos reparos siempre hize de que tengo
informacion hecha ad perpetuan rey memorian que se hallaran en una
gaveta de un escritorio grande hasta el afio de cincuenta el terremoto grande
que esta dicha casa vieja se bino toda ella (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:
Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Aho: 1670, fs. 1v - f. 2)

Como indica la cita, la casa que le heredo su tio se desplomo producto del
terremoto de 1650. Pero, a partir de las adquisiciones econdémicas el clérigo
Alonso Bravo, realiz6 la reconstruccion e inclusive extendio el terreno en lo que

se estaba construyendo:

[...] edifique y hise cassas nuevas desde los simientos agregando otro
pedazo de tierra que sirve al presente de corral del convento y religiosos de
nuestro Padre Santo Domingo a censso al quitar de todo lo qual tengo los
titulos antiguos y nuevos papeles en mi poder con que se echa deber
claramente que mi obligacion era solo rreparar pero no de re edificar de
nuevo a un dado casso que la capellania no se destinguiera por un rreparo
e hace con cien pesos y una rre edificacion con site ni ocho mil pesos las
quales dhas [dichas] casas rre edificadas desde sus simientos las declaro
por mis vienes propios. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg.
IV, 4, 77. Anho: 1670, f. 3)

38



Tras la muerte del cura Alonso Bravo de Paredes, se procedié a la
realizacion de un inventario de bienes, los cuales quedaron en el pueblo de
Urcos. Con el objetivo de hacer un registro y asegurar los bienes del difunto cura,
los cuales fueron puestos en poder de su albacea, el licenciado don Diego de

Bustamante y Salcedo.

En el inventario se enumeran, en primer lugar, los bienes de plata labrada,

que incluyen objetos como:

Una boquingana de trece diamantes / Una boquingana de diez y nueve
esmeraldas. / Una lasada de diez y nueve esmeraldas. /Una cruz de carbaca
de oro y piedras blancas. /Una cadena de oro que pesa diez y ocho
castellanos. /Un relicario de plata dorada de linun crusis. /Un portablatico
con su cuerpo y cabrestilla de oro con una piedra de pantaora. /Un apretador
de perlas con veinte eslabones de oro. /Un anillo de oro sin piedras [...]
(AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Afio: 1670, fs.
1v- 6v).

La cita da a conocer el importante caudal econdmico que poseia el clérigo,

donde se observa los objetos de valor que se encontraron dentro de sus bienes.
Entre sus bienes también se registraron obras de arte:

[...] Treintay un lienzos sebilas dotores y otros santos tiempos y elementos.
/Dos lienzos grandes con sus marcos dorados dos el uno de San Elifonso y
el otro de Jesus Nasareno. /Una colgadura de tafetan de granada listada con
treinta y quatro piernas y quatro baras de largo viejas y rrotas. /Doce laminas
pequenas de diferentes hechuras. /Un santo cristo de marfil pequefio con
sus rremates de plata. /Una cuja dorada con un nifio dormido. /Quatro nifios
parados con sus peafias doradas. /Dos escritorios grandes forrados en
badana negra. /Un escritorio inbuido pequeno (AAC. Epoca: Colonial.
Seccion: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Afo: 1670, f. 2v)

Se destaca también la gran cantidad de libros que poseia el cura, con una
amplia variedad de tomos sobre diferentes temas, como teologia, filosofia,

literatura y obras religiosas, ademas de los dos concilios limenses.

Doce tomos de Suares. /Nueve tomos de Basquez. /Dos tomos de Vecano.
/[...] Dos tomos del padre Mariano f. 3 / Mas colino sobre Augustin un tomo.
/ Poliantea un tomo. /Quatro tomos de Santo Thomas. /Quatro tomos de
Escobar. / Concordancias de biblia un tomo. / Dos tomos de granado Toledo
sobre San Lucas un tomo. / Suma de Toledo otro tomo. / Fonseca del amor
de Dios un tomo. / Balerio Macsimo un tomo. / Dos tomos de Cerda. / Un
tomo de Saavedra de Consepcion. / Calipino dos tomos. / Castillo insusano
un tomo. / Dos tomos de bonacina. / Cumel un tomo. / El gobernador
cristiano un tomo. / Soto de justicia un tomo. / Guderine un tomo. /

39



Bucabulario eclesiastico un tomo. / Tres tomos de Truleno. / Un tomo de
Bonacina. / Josepho de Belo judaico un tomo f. 3v / Filon judio un tomo. [...]
/ Quatro tomos de San Gregorio Macno f. 4 / Especulum exemplorum un
tomo. / Un tomo de San Joseph. F. 5v / Otro tomo de Naxera. [...] / Dos
concilios limenses. / Simbulo de Causino un tomo. / Quatro complutenses. /
Marial de Abendafo. / Roa un tomo. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion:
Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Aho: 1670, f. 3- f.6).

Los recursos materiales que poseia el cura Alonso Bravo de Paredes,
proporciona una idea de la vida material y espiritual que tenia el cura en el
contexto de la evangelizacion de los aborigenes de Quiquijana durante el siglo
XVIl. La presencia de objetos de culto religioso como una cruz de oro, una
cadena de oro y un relicario de plata dorada, fueron importantes para vida

catolica del religioso.

Por otro lado, se conoce que el acceso a los libros era un recurso limitado
principalmente para los grupos privilegiados de la sociedad, como el clero, la
nobleza y aristocracia, funcionarios coloniales y educadores, es decir para
aquellos que tenian una educacion formal y por lo tanto sabian leer y escribir.
Por ejemplo, el cura Alonso Bravo de Paredes, podria haber utilizado los
conocimientos religiosos contenidos en la gran variedad de libros que poseia,
abarcando temas religiosos y obras de santos, como herramientas de ensefanza
para difundir la fe cristiana entre los indigenas del pueblo de Quiquijana. De igual
forma, es importante resaltar la presencia de concilios limenses en el inventario,
ya que cumplieron un rol crucial en la evangelizacion de los aborigenes. Tales
concilios servian como guias para dirigir la vida religiosa de los aborigenes, y

para asignar responsabilidades pastorales y sacramentales a los curas.

Entonces, el inventario de bienes del cura Alonso Bravo de Paredes,
ademas de mostrar la estabilidad econémica que tenia el cura, también evidencia
los recursos materiales que estaban asociados a la mision de la evangelizacion
y difusion de la fe cristiana en el pueblo de Quiquijana y el esfuerzo por

establecer su presencia en la region.

Tiempo mas adelante, para el afio de 1744, la doctrina de Quiquijana
habria tenido como cura a Fernando Zequeyra, quien estaba siendo investigado
sobre su vida y costumbres, probablemente por la mala experiencia que se tuvo

con el excura en el afio 1575, volviéendose comunes durante la época colonial

40



entorno a la evangelizacién, ya que la iglesia y las autoridades civiles pusieron

mayor énfasis en supervisar y controlar la conducta de los clérigos.

En este expediente, se presenta un padron del pueblo de San Pedro de

Quiquijana, en cuatro poblados Ayllu Quear, Guaytaqui, Ussi y Quiquijana. Para
mayor detalle véase el ANEXO 02.

Tabla 1: Relacién del padréon de indios y espafioles confesados y comulgados del Pueblo de

San Pedro de Quiquijana, en el afio de 1744

Ayllu Queuar

Ayllu Guacaytaqui

Nombre Estado Civil Nombre Estado Civil
D"[Don] Juan Ramos
Gualpacuna Casado D" [Don] Diego Gualpa Casado
Casique
Juana Ninamalco Casada Fran®@[Francisca] Sisa Casada
Lorenzo Puma Casado Joseph Gualpa Casado
Felipa Muna Casada Josepha Malqui Casada
Juan Condori solt° [soltero] Mateo Uscamayta Casado
Juan Quispe solt® [soltero] Josepha Parisaila Casada
Miguel Guaman Viudo Fran®[Francisca] Yacchi Casada
Maria Paico Viuda Juan Flores Casado
Luis Ninaronto Casado Simon Luna Casado
Fran®@[Francisca] Sisa Casada Diego Nina Llayqui Casado
Mathias Gualpacuna Casado Bartholome Quispe solt® [soltero]
Petrona Chimvo Casada Bernabel Flores Casado
Gregorio Thito Casado Juan Tapara Casado
Geronima Gualpacuna Casada Juan Quispe Casado
Juan Dias solt® [soltero] Matias Gualpacuna Casado
Micaila Sisa solt® [soltero] Rosa Colque solt? [soltera]
P°[Pedro] Consa Viudo Juan Cori Biudo
P°[Pedro] Chalco Casado Simona Yachi solt? [soltera]
Rosa Malqui Casada Antt® [Antonio} Casado
Quispecuro
Joseph Gualpacuna Casado Barbara Yacchi Casada

41




Maria Sisa Casada Melchor Guaylla solt® [soltero]

Ygnacio Champi Casado Josepha Phoco solt? [soltera]
Maria Chimbo Casada Joseph Quispe Casado

Clemente Taracaya Casado Ana Bentura solt? [soltera]
Ursula Sisa Casada Matias Pumayocra Casado
Agustin Consa Casado Francisca Sufiga Casada
Agustina Sisa Casada Thomas Pumayocra Casado
Agustin Consa solt® [soltero] Fran® [Fréncisca] Casada

Medina

Polonia Sisa Casada Thomas Canquituyro Casado
Josep Gualpacuna Andrea Sisa Casada
Maria Sisa Casada Pasqual Pumayocra Casado
Clemente Vasques Casado Lorensa Sisa Casada
Bentura Vasques Casado Silvestre Combe Casado
Sebastian Felis Casado Rosa Malqui Casada
Clara Sisa Casada Bernarda Malqui Casada
Clara Sisa de la puna Casada Bernarda Samai casada
Fran®[Francisco] Taracaya Casado Thomas Pascar Casado
Pasquala Sisa solt?[soltera] Polonia Malqui Casada

Micaela Sisa solt® [soltera] Joseph Gualpa solt° [soltero]

Diego Mamani Casado
Marcela Poco Casada

Gregorio Mamani solt° [soltero]

Julian Paco solt° [soltero]
Juan Consa Casado
Maria Paico Casada
Andres Cama Casado
Matheo Crus Casado
Fran® [Francisco] Malqui Casado
Gabiriel Hito Casado

Melchora Sisa

solt? [soltera]

Miguel Guaman

Casado

Asencia Malqui

solt? [soltera]

Blas Tito

Casado

Petrona Sisa

solt? [soltera]

42




Juan Thito Casado

Ynes Sisa solt?[soltera]
Julian Thito Casado
Rosa Sisa Casada

Simon Guaman solt° [soltero]
Gregoria Sisa Casada
Fran® [Francisco] Felis Casado
Bentura Sisa Casado
Mateo Chabes Casado
Juana Sisa Casada
Thomas Cauana Casado
Ygnacia Sisa Casada
Fran® [Francisco] Champi Casado
Ysabel Sisa Casada
Juan Felis Casado

Maria Yunga Guaman

solt? [soltera]

Joseph Puma Vilca casado
Ysidora Guaita Casada
Joseph Ttito Casado
Fran®@[Francisca] Malqui Casada
Juan Cori Casado
Thomasa Malqui Casada
Gaspar Alca Casado
Juana Sisa solt? [soltera]
Marcos Tito Casado
Ygnacia Tinta Casada
Gregorio Champi Casado
Juana Paco Casada
Polonia Sisa Casada
P° [Pedro] Quispe Casado
P° [Pedro] Tapara solt° [soltero]
Rosa Malqui Casada
Mateo Taracaya Casado
Esperanza Sisa Casada
Miguel Guaman Casado

43




Andrea Sisa Casada
Ygnacio Chara Casado
Maria Sisa Casada
Miguel Guaman Casado
Ana Sisa Casada
Joseph Guaman solt° [soltero]

Margarita Sisa

solt? [soltera]

Antonio Quente

Casado

Fran®@[Francisca] Malqui

solt? [soltera]

Antonio Canaua Casado
Fran®@[Francisca] Udca Casada
P° [Pedro] Canaua Casado
Agustina Malqui Casada
Julian Canaua Casado

Bartola Sisa

solt? [soltera]

Bartolome Quispe

casado

Juana Sisa solt?[soltera]
Melchor Quispe solt° [soltero]
Lucia Malqui Casada

Thomas Quispe Casado

Lucia Sisa Casada
Diego Alferes Casado
Maria Sisa Casada
Thomas Uisa Casado

Melchora Sisa

solt? [soltera]

Polonia Paruas

Viuda

Ysabel Yacchi

solt? [soltera]

Barbara Yacchi

solt? [soltera]

Clara Gualpacuna

solt? [soltera]

Ysabel Llogllo

solt? [soltera]

44




Ayllo Ussi de la cofradia del ss™° [Santisimo] sacramento

Nombre Estado Civil
D" [Don] Ambrocio Ataco Casado
Sesilia Quisya Casada
P°[Pedro] Guaman Casado
Petrona Ataco
Vicente Tuirogualpa Casado
Nicolasa Ataco Casada
Ygnacio Tuiro Gualpa Casado
Maria Sisa Casada
Diego Bitorino Casado
Thomas Chalco Casado
Alexo Quispe Casado

Marcos Quispe

solt° [soltero]

Gregoria Bitorino Casada
P°[Pedro] Bilca Casado
Juan Pantaleon Viudo

Josep Quispe solt° [soltero]
Juana Quiros Casada
Agustina Quiros Viuda
Yzabel Guacta Viuda
Fran®@[Francisca] Sisa Viuda
Asencio Uanca Casado
Bartola Sisa Casada
Joseph Guaman Casado
Petrona Sisa Casada
Baltasar Aroni Casado
Juana Choque Casada
Matheo Champi Casado

Melchora Choqque

solt? [soltera]

Joseph Bitorino

Casado

Bernardina Sisa

Casada

Juan Pumacaua

solt° [soltero]

Fhelipa Choque

Casada

45




Fran® [Francisco] Bitorino

Casado

Josepa Malqui

Casada

Joseph Quispe Sugso

Casado

Fran® [Francisca] Choque

solt? [soltera]

Ana Sisa

Viuda

Juan Cori

solt° [soltero]

Fran®[Francisco] Guaman

solt° [soltero]

Diego Quispe solt° [soltero]
Magdalena Sisa Casada

Ysidora Molli Casada

Juana Pante Casada

Melchor Guaman

solt° [soltero]

Ygnacio Quispe

solt° [soltero]

Mateo Puma Casado
Juan Cori Casado
Mathias Quispe Casado
Lucas Cori Casado
Mateo Ninallayqui Casado
Marcos Quispecuru Casado
Diego Condori Casado
P° [Pedro] Chalco Casado

Nicolas Quispe

solt° [soltero]

Matheo Guallpa Casado
Marcos Quispeguaman Casado
P°[Pedro] Cori Casado

Magdalena Sisa

solt?[soltera]

Juan Ataco Casado
Manuela Molli solt?[soltera]

Fran®[Francisca] Coca Casada

Juana Flores Casada

46




Ayllo Quiquijana

Nombre Estado civil
D" [Don] Diego Ninamalco casique-casado

Ulalia Sisa Casada
Pasqual Guamanuaita Casado
Catalina Sisa Casada
Alonso Maina Casado
Thomasa Cusigualpa Casada
D" [Don] Miguel Quispe Casado
Barbara Bitorino Casada
Pasqual Maina Casado
Micaila Guaita Casada
P°[Pedro] Casomaina Casado
Ysidora Maina Casada
Lucas Maina Casado
Ygnacia Pocco Casada
Thomas Guaita Casado
Micayla Bitorino Casada
Gregorio Ninamalco Casado

Sebastiana Sisa solt? [soltera]
Marcos Phufio Casado
Gregoria Shuspi Casada

Thomas Maina solt° [soltero]
Paola Quispe Casada
Salvador Phufio Casado
Juana Sisa Casada
Fran® [Francisco] Phufio Casado
Catalina Cuzco Casada
Marcos Halanoca Casado
Lucia Sisa Casada

Sebastian Quispe solt° [soltero]

Fuente: Elaboracioén propia en base a los documentos del (AAC. Epoca: Colonial.
Seccion: Testamentos. Leg. LXX A, 1, 8. Ano: 1744, f. 1 1. 3v).

47




El padron del Pueblo de San Pedro de Quiquijana de indios y espafoles
confesados y comulgados en el afio 1744, se divide en secciones de acuerdo a
los ayllus de la comunidad, los cuales son: Ayllu Queuar, Ayllu Guacaytaqui,
Ayllu Ussi de la cofradia del Santisimo Sacramento y Ayllu Quiquijana. En cada
ayllu se enumera una serie de nombres junto con su estado civil y, en algunos
casos, el cargo que ocupaban dentro del pueblo de San Pedro, como los

caciques o miembros de la cofradia del Santisimo Sacramento.

La variedad de nombres indigenas y espafoles, evidencia la diversidad
étnica que compone el pueblo de San Pedro de Quiquijana. Ademas, la
participacion de los indigenas en los sacramentos de confesién y comunion,
confirman la influencia y el control ejercido por la Iglesia Catdlica en la vida de

los pobladores de dicho pueblo y del Peru en general.

Asimismo, este padron evidencia el cumplimiento del Sacrosanto Concilio
de Trento, que tuvo lugar entre los afios de 1545 y 1563 en la ciudad italiana de
Trento. Ese fue un concilio ecuménico de la Iglesia catdlica, en el cual se
desarrollaron veinticinco sesiones. Uno de los temas debatidos, fue el

sacramento del matrimonio, que consideraba algunos puntos importantes como:

e El matrimonio debia ser valido y consumado entre dos bautizados.

e Para la validez del matrimonio debia haber un consentimiento libre y
mutuo entre los contrayentes.

e No podia ser disuelto por ninguna autoridad humana, excepto por la
muerte de uno de los coényuges.

e Se debia reafirmar la ensefianza de la monogamia, es decir, tener un

solo conyuge a la vez.

Tras la reforma protestante de Martin Lutero, Zwinglio y Calvino, el sumo
Pontifice Paulo Il, vio necesario celebrar un concilio general y ecuménico, con el
objetivo de restablecer la disciplina eclesiastica en la Iglesia catdlica, llevado a
cabo el primero de noviembre del ano 1537. En este concilio abordo la visidn del

matrimonio dentro de la ley evangélica:

El matrimonio en la ley evangelica, prosigue el Concilio, siendo mucho mas
escelente que los matrimonios antiguos por la gracia que confiere, los Santo

48



Padres, los Concilios y la tradicion, nos han ensefiado siempre a tenerlo por
uno de los sacramemtos de la ley nueva (Latre, 1564/1847, p. 38).

En la ley evangélica el matrimonio es considerado como un sacramento
que implica una union sagrada entre un hombre y una mujer, basandose en los
principios del evangelio. Asimismo, el matrimonio es uno de los sacramentos de
la nueva ley instituido por Cristo, por tanto, las autoridades de la Iglesia catdlica

debian cumplir con su ensefianza.

En la sesiéon XXIV, del Sacrosanto y ecuménico concilio de Trento,
realizada el 11 de noviembre de 1563, la doctrina catodlica establecié una serie
de disposiciones concernientes al matrimonio, los cuales contienen doce

capitulos.

e Primer capitulo: ElI Concilio no acepta y prohibe los matrimonios
clandestinos. También manda que el cura anuncie en plena misa
parroquial los nombres de las personas que contraeran el sacramento
del matrimonio y no habiendo ninguna oposicion se proceda con las
nupcias en presencia de dos o tres testigos. Asimismo, declara nulos
nos matrimonios que no sigan este procedimiento.

e Segundo capitulo: Aborda el parentesco espiritual producto del
bautismo, que adquiere el padrino y la madrina con el bautizado y con
sus padres.

e Tercer capitulo: Sobre el impedimento de publica honestidad de los
matrimonios que se invalidan, comprende lo estipulado en el primer
capitulo.

e Cuarto capitulo: Los que se encuentren en el primero y segundo grado
de uniodn se restringe el impedimento que surge de la afinidad contraida
por la unién carnal entre un hombre y mujer solteros.

e Quinto capitulo: Los que contraigan matrimonio en los grados
prohibidos, seran separados y no recibiran el perdon

e Sexto capitulo: Manda que nunca o rara vez se conceda los matrimonios
en grados prohibidos, a excepcion de una causa legitima.

e Séptimo capitulo: No se dara perddon a los matrimonios en segundo

grado, salvo si es en favor de los principes, o por algun bien publico.

49



e Octavo capitulo: No puede haber matrimonio entre un raptor y la victima
secuestrada, mientras que esta ultima este en poder del raptor.

¢ Noveno capitulo: Los vagabundos no seran admitidos con facilidad para
realizar el sacramento del matrimonio.

e Décimo capitulo: Indica que los convivientes que sean advertidos en
mas de tres veces de separarse de sus mujeres, sean excomulgados y
las mujeres que vivan en adulterio o concubinato publico y sean
advertidas en mas de tres oportunidades de separarse, sean
desterradas de su diocesis.

e Onceavo capitulo: Nadie puede estar forzado a casarse.

e Doceavo capitulo: Ordena el cumplimiento de las prohibiciones
antiguas, que indican celebrar el matrimonio desde el adviento hasta la

epifania, y desde el miércoles de ceniza hasta la octava de Pascua.

Cabe mencionar que el concilio de Trento tuvo un impacto significativo en
la iglesia catdlica, ya que sentd las bases de la contrarreforma y marco una
reafirmacion doctrinal del catolicismo, cuya influencia se extendio en el virreinato
del Peru, con los Concilios Limenses, cuyas disposiciones también fueron

impuestas a los aborigenes del virreinato del Peru.

En caso de Quiquijana los pobladores cumplieron con los sacramentos del
bautismo y matrimonio, pues los sacramentos eran interpretados como rituales
sagrados que otorgaban la gracia divina a quienes la reciben, por tanto, los
pobladores habrian seguido esta practica catdlica como parte de su salvacion

divina.

Como se evidencia en el padréon de indios y espanoles confesados vy
comulgados en el aflo 1744, se observa la presencia de hombres y mujeres con
diferentes estados civil, incluyendo casados (as) y viudos (as), lo que significa
que en el pueblo de San Pedro de Quiquijana, los pobladores cumplieron con la
disposicion establecida por el Concilio de Trento respecto al sacramento del

matrimonio.

Es menester, resaltar que, para contraer matrimonio segun las normas de

la época, era necesario haber recibido previamente el sacramento del bautismo,

50



lo que evidencia el cumplimiento de las disposiciones eclesiasticas por parte de

los pobladores de San Pedro en Quiquijana.

Por otro lado, este tipo de padrones evidencia el control y registro que se
tenia en el pueblo de San Pedro de Quiquijana, ademas, proporciona una
percepcion detallada de la estructura social y religiosa de los pobladores durante
el afo de 1744. Sin embargo, es importante considerar que estos registros no
evidencian toda la realidad social y religiosa de la época ya que pudieron haber

sido elaborados con sesgos administrativos o culturales.

Retornando con el expediente del cura de la doctrina de Quiquijana
Fernando Zequeyra, se tiene también un padrén de habitantes de la doctrina de

Quiquijana que comulgaron y fueron confesados, durante el ano de 1744.

Tabla 2: Padrén de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que comulgaron y se

confesaron en el afio 1744

Ayllu Mocoraisi Ayllo Queuar Los espainoles | Ayllu Haquechoriy
y Uacaitaqui | que se confesaron | Colca
Estado Estado Estado Estado
Nombre Nombre o Nombre Nombre o Nombre o
Civil Civil civil Civil
D" [Don]
D"[Don
Micaila [ ] Casado Petrona Rosa Joseph Casique-
Casada | Thomas _ _ Casada | Carvajal
Sisa Chimbo Gimenes casado
Canque
solt _ Maria Sebastia
Melchor [soltero] | Asencia Melchora
. Casada Yangauama na Casada
Atca Yllatinco Puma
n Oquendo
Esperansa solt? Matias Francisca Maria Joseph
Casado Casado
Sisa [soltera] Molina Choque Salsedo Puma
Lorensa Josepha
Lucas Gregorio Asencia
_ Casado Phocco Casada J Udca Casada
Quispe Uaman Montalbo

51




Fran® Jopha Bentura
_ solt? Pablo Casado Anttonia P _
[Francisca] [Josepha | Biuda | Choquella | casado
_ [soltera] | Canque Udco _
Sisa ] Molina ne
Fran®
[Francisco] Fran” It Mari Th e
rancisco solt? aria omasa
_ Biudo | [Francisc Chalco Casado
Casomain [soltera]. Joseph Basuco
a] Flores
a
. Josepha
Bernarda . Ysidro Joseph Joseph
] Biuda _ Casado Balensue Casado
Ninamalco Quispe Oruca | Chanta
a
Fran®
Asencia _ [Francisc Maria Ysabel Cecilia
_ Biuda Casada . ] Casada
Sisa aj Flores Sisa Sisa
Barbaya
Bartola Mathias Sebastia
o . . . Joseph
Ttiraquimb biuda Coriman Casado Rosa Cisa na Casado
Alvares
o] ya Castro
Manuela Josep .
_ _ ) _ Gregoria Joseph
Casomain Biuda | Qorimalg | Casado Juana Sisa . Casado
. Sisa Chanta
a ui
' Agustin D2[Dona]
Simona . _ solt° o Bernabel
Biuda Quispeg Maria Mina Josepha Casado
Choque [soltero] . Surco
uaman Munis
France D2[Dona]
| | Rosa | .
[Francisca] Biuda s Casada Simon Bara Thomasa Maria Sisa | Casada
isa
Ninamalco Albarado
_ _ Senastia
Mateo Martin Francisca Theresa .
_ Casado Casado _ na Biuda
Quispe Hancco Sisa Haque
Salasar
Maria Petrona Augustin Joseph P° [Pedro]
) casada Casada _ Casado
Ninamalco Lopes Ualpa Salinas Chanta
Antte Ysabel
Pasqual solt® Cruz _ Aurisa
B _ Casada [Antonio] Ychomalc | Casada
Phuio [soltero] Quispe _ Zegarra
Uancuri o}

52




Cecilia

Agustin solt® Rosia Francisco Pelipa _
. . Casada . Haquecho Biuda
Quispe [soltero] Sisa Salazar Mufhis )
ri
Franc pe
_ solt® solt° Thomasa Francisc Lazaro
[Francisco] [Pedro] . Casado
_ [soltero] _ [soltero] Sisa a Yana Ayala
Quispe Quispe
Ignacio solt® Josepha _ Rafaila Polonia solt?
B . Casada | Marcos Tito
Phufio [soltero] Sisa Castelo Zapata [soltera]
Joan Ynacia Teresa Gregoria solt?
Casado .
Pacco Tinta Guerta Tapara [soltera]
Lucia Thomasa Antte Antonio
. Casada . . casado
Malqui Sisa [Antonio] Romero
Nicolas
Matias Juana Josepha
Casado Escalant _ Casada
Flores Pumayura Benavides
e
Phelipa Andres Paloma Juan
Casada Casado
Flores Ualpa Cabrera Yocra
Fransisc Nicolasa Joseph solt°
. Casado Ana Sisa . _
o Vaita Castillo Benavides | [soltero]
Rosa Esperansa Ventura Sebastian
_ Casada . . Casada
Sisa Sisa Tarriga a
Lorenso Maria Gabriela Domingo
Biudo Casado
Quispe Chi[m]bo Suniga Ayala
Rossa Theresa Alfonsa Lucia
Casada Casada
Sisa Cisa Rosas Tapara
PO
Juan _ [Pedro] Ramos Casado
Casado | Bartola Sisa
Yllatinco Bentura Quispe
Prado
Lusia Petrona Thomasa
Biuda
Chimpo Taco Castro
Thomas Rosa Nicolasa
Casado
Choque Choque Estrada
Santusa Petrona Maria
Casada
Layme Udco Castro

53




D2[Dofa]

Luis Pedro
Biudo Juana
Champi Merma
Castro
D2[Dona]
Bernarbe Andrea
Casado Juana
| Leon Mendosa
Estrada
Pasquala _ Francisca Pedro
Biuda
Chimvo Paula Merma
Mateo Josep[h]a Rosa
Casado .
Leon Cusiualpa Choque
D" [Don]
Melchora solt? Thomasa
. Diego
Sisa [solteral. Pumayugra _
Enojosa
Miguel Francisca Ynacia
Casado _
Leon Sisa Vengel
Theresa . Rosa
_ Casado | Andrea Yuio
Chimbo Medrana
Andres D"[Don]
Cusigual Casado Paula Sisa Thomas
pa Medrano
Josepa solt? Theresa Gacinta
Quito [soltera] Ualpacuna Medrana
Lucas
Francisco Faustino
Coriparv | Casado . .
_ Felis Suiiga
ai
D2[Dona]
Polonia solt? Agustina Micaela
Sisa [soltera] Atadualpa Fernand
ez
Ambroci Lusia
Clara _
o] Casado Sechillan
Ualpacuna
Guaman a
Maria Pablo Ursula
_ Casada _
Cusia Quispe Galdos




Miguel

Pasqual Nicolasa
Urpauan Casado
Pumayugra Arse
ca
Maria solt? Melchora
Julian Tito
Taira [soltera] Lusa
Prn
[Pedro]
Cruz D" [don]
solt° Francisc
Aucatinc Juan
[soltero] o]
o] Ramos
Zallallove
I
Anttonia solt? Agustin Ynacio
Sisa [solteral. Consa Tappia
Alonso Ynacia
Biudo Juana Sisa
Yocra Baler
Polonia Thomasa
_ Casada | Hugo Encho
Allier Gonsalez
Josepa
. o Ysabel
Cusigual | Casada Lusia Sisa _
Paniagua
pa
Josepha solt? o Augustin
Maria Sisa .
Salasar [soltera] a Gribota
Ygnacia Ysidora
. Casada | Ysabel Sisa
Malqui Rado
Lorensa Diego Juana
. Casada )
Mallqui Cama Baiona
Rosa Gregoria Juana
. Casada .
Mallqui Sisa Bernal
Clara Pasqual Mateo de
_ Casada _
Malqui Palomino Salasar
Ambroci
0 Ana Maria
Biudo
Gualpac Choque Rosa
una
Barbara Pablo Marcus
. Biuda .
Sisa Chipana de

55




Cartagen

a
Juana . Ugenia
_ Casada Ana Tito _
Chimvo Gutierrez
Joseph Martin Isidora
Casado _
Guaman Medrano Balencia
Fran®
. . Bernarda
[Francisc solt? Maria de la
Zamallou
aj [soltera] Llana
a
Damian
Assencia solt? Marcus Ambrocio
Lima [soltera] Medrano Lusa
Barbara Sicilia de Cimon
Casada
Phuno Baler de Lusa
Ambrocio
Alonso Juana
Casado de
Guaman Macuaga
Salasar
Andrea Gregoria Mateo de
Casado
Guaman Macuaga Zalasar
D2 [Dofa]
Melchor Joshpa .
Casado Francisc
Gutierres Forastera
a Albarez
Juan
Bartola Joshp de Montalvo
_ Casada
Sisa pueblo de
Herrera
Mariana Sebastia
Tores na Arias
Ysabel Felipe
Viudo
Torres Gutierrez
D" [Don]
_ Felipe
Diego | Casado
Yupanqui
Torres
Alfonso Maria
| Casada
Torres Condori

56




Sebastia
Nicolas de n
_ Casado
Tarriga Huchasa
ra
Felipa
_ P Viuda
Sisa
Mateo
| Casado
Yupanqui
Felipa
P Viuda
Balero
Lucas
| Casado
Yupanqui
Bartola
Casada
Balero
Domingo
Casado
Melo
Polonia
. Casada
Quiros
Ambrocio
Casado
Lipa
Josepha
Casada
Chollo
Melchor
Casado
Choque

Fuente: Elaboracién propia en base a los documentos del (AAC. Epoca: Colonial.
Seccion: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Afio: 1744, f. 4 1. 7).

Este padron de los pobladores de Quiquijana parece ser parte de un
expediente que busca obtener informacién sobre el cura de la doctrina de
Quiquijana, Fernando Zequeyra, pues el titulo de “pesquisa secreta” evidencia

que se requeria de una averiguacion exhaustiva sobre la vida y acciones de cura.

Se encuentra dividido en cinco secciones, el primer padron no presenta un
nombre en especifico, el segundo corresponde al Ayllu Mocorasi, el tercero a los
espanoles que se confesaron, y el cuarto al ayllu Haquechori y Colca. Al igual

que en el anterior padron cada seccidn esta compuesta por una serie de nombres

57




con su respectivo estado civil y, en pocos casos, el cargo que ocupan en la

doctrina de Quiquijana.

También se consideraron lo Ayllus de Guaraipata y Cachacallatia.

Tabla 3: Padrén de los habitantes de la doctrina de Quiquijana que han comulgado y

confesado, del afio 1744.

Ayllo Guaraipata

Ayllu Cachacallatia

Estado Estado
Nombre Estado civil Nombre o Nombre o
civil Civil
_ D"[Don] Juan Casique- D" [Don] Joseph casique-
Lucia Yocra Casada
Sugno casado Solano casado
Bartolome Ylla Casado Agustina Yaqchi Casada Juana Ttito Casada
Josepha Yucra Casada Pasqual Gualpa Casado Joseph Asero Casado
Pedro Ylla solt° [soltero] Josepa Sisa Casada | Manuela Benavides | Casada
Ventura Surco Casado Gabriel Sugno Casado P°[Pedro] Consa Casado
Rosa Malqui Casada Polonia Callasauni | Casada Clara Tito Casada
Marcos
Joseph Romero Casado Pasqual Cama Casado _ _ Casado
Thiraquimuo
Josepha Udca Casada Marcela Sisa Casada | Andrea Cusigualpa Casada
Joseph Ayala Casado Mateo Yupanqui Casado Bartholome Laura Casado
Theresa
Bernarda Puma Casada Gabriela Conchui | Casada . Casada
Colquetinta
Sebastian . _ _
Casado Diego Yupanqui Casado P° [Pedro] Mamani Casado
Catunta
Rosa Surco Casada Antonia Rosa Casada Juana Tito Casada
Sebastian Alfonsa _ _
. Casado Biuda Agustin Laura Casado
Quispe Gualpapcuna
Rosa Malqui Casada Pasquala Luaysa Biuda Maria Sisa Casada
Lucas Quispe Casado Thomas Sona Casado Martin Solano Casado
Sebastiana Ventura
Casada Polonia Maina Casada Casado
Quente Aymachoque
P°[Pedro]
Christina
Nolasco Casado Lucia Sisa Biuda _ Casada
Colquetinta
Combata

58




Josepha Petrona . .
_ Casada Biuda Melchor Quispe Casado
Pariente Yungaguaman
Sebastian .
Casado Josep Yupanqui Casado Estefa Gusman Casada
Merma
Sebastiana Sisa Casada Bregida Sisa Casada Matheo Acufia Casado
Sebastian Coto Casado Agustin Quenta Casado Juana Aviruro Casada
Josepha Puma Casada Felipa Sisarosa Casada Carlos Ttiraquimvo Casado
Bernabel
. Casado Julian Quenta Casado Fhelipa Ttito Casada
Champi
solt°
Maria Puma Casada Ysabel Malqui Casada Pasqual Paocar
[soltero]
Gabriel de . solt° . .
_ solt° [soltero] Nicolas Sugno Maria Conchoi Casada
Quiroz [soltero]
solt°
Lucas Champi Casado Gregorio Amao Silvestre Paucar Casado
[soltero]
Polonia Uailla Casada Thomas Rimachi Casado Lucia Ttito Casada
Sebastian Coto Casado Maria Sisa Casada Simon Chinchero Casado
Josepha Puma Casada Andres Sugno Casado Josepa Aviroro Casada
Lucas Champi Casado Gabriela Chalco Casada Josep Quispe Casado
solt°
Phelipa Yaqchi Casada Manuel Gualpa [soltero] Ynes Guaman Casada
Melchor Champi Casado Alexo Yucra Casado Pablo Fernandes Casado
Josepa Paico Casada Lucia Sisa Casada Felipa Benavides Casada
Diego _
Casado Bartholome Ttito Casado Fernando Amao Casado
Chaquillane
Fran® [Francisca] _ _ _
Ynes Ppoco Casada Si Biuda Maria Aviroro Casada
isa
Ramos Bilca Casado Ana Pante Biuda Josep Carlos Casado
Josepha Poco Casada Ygnacio Rimachi Casado Margarita Sisa Casada
Pasqual Calla Casado Ysabel Sisa Casada Lorenso Barcaya Casado
Santusa Cauana
Josepha Merma Casada Casada
Consa
Andres Champi Casado Jospeh Apacyopa Casado
Polonia Udca Casada Aguida Ttito Casada

59




solt°

Andres Quispe Casado Eugenio Ttito
[soltero]
Rosa Champi Casada Eugenio Phufio Casado
solt?
Anttonio Quispe Casado Asencia Sisa
[soltera]
Alexo Guaman _
Joseph Llampo Casado . Biudo
Catari
Sebastiana Sisa Casada Lucas Guaman Biudo
Antonio Conto Casado Asencia Tegse Biuda
Josepha Tica Casada Martin Chinchero Biudo
solt?
Thomas Chino Casado Ysabel Sisa
[soltera]
Maria Malqui Casada Rafaila Aviroro Biuda
P° [Pedro] Chino Casado Lorenso Laura Casado
Josepha Uailla | solt?[soltera] Juana Conchoi Biuda
Juan Chino Casado Micaila Aviroro Biuda
Sebastian Uisca Casado Josepha Flores Biuda
Maria Llampo Casada Andrea Flores Biuda
Christobal
Casado Ana Flores Biuda
Caqgcha
Josepha _ .
_ Casada Agustina Acuiia Biuda
Yupanqui
P°[Pedro] _ _ .
Casado Ysidora Aviroro Biuda
Ollero
Josepha Laime Casada Antonio Laura Casado
Juana solt?
Biuda Maria Aviroro
Loquetane [soltera]
Sebastian Luisa
_ solt° [soltero]
Laime
Melchora Saire Casada
Maria
Biuda
Choquemaque
Juan Luna solt° [soltero]
Maria Saire Biuda
Lucas Poco Casado

60




Mateo Saire Casado
Petrona Sisa Casada
Lucas
_ Casado
Quispethupa
Juana Cori Casado
Lucas Alanya Casado
Josepha
L Casada
Quispisisa
Lorenso Puma Biudo
Crus Quello Casado
Clara Malqui Casada
Carlos Quito Casado
Melchora Ttica Casada

Diego Nina solt° [soltero]
Juana Paro Biuda
Fran®
[Francisco] Casado
Sairethupa
Juana Paro Biuda
Juan Chalco Casado
Isabel Sisa Casada
Lorenso Quispe Casado
Ysabel Malqui Casada
Lucas Quiros Casado
Rosa Puma Casada
Juan Pariente Casado
Ysabel Quiros Casada
Bartholome
Quiros Casado
Margarita
Choque Casada
Antonio Puma Casado
Polonia Sisa Casada
Lorenso Quiros Casado
Juliana Uailla Casada

61




Mateo

Corimanya Casado
Rosa Malqui Casada
Sebastian
Combata Casada
Josepha Canto Casada
Lucas Caira Casado
Juana Urpi Casada
Matheo Caira Casado
Catalina Poco Casada
Ynes Poco
Josepa Pocco
Fernando Tapya Casado
Catalina Caira Casada
Melchor Yopa Casado
Josepha
Yauaira Casada
Lucas Quispe Casado
Antonia Sisa Casada
Manuel Quispe Casado
Antonia Sisa Casada

Manuel Quispe

solt° [soltero]

Antonio Caira

solt° [soltero]

P° [Pedro]
Casado
Quispe
Polonia Udca Casada
Anttonio Gualpa Biudo
Mateo Cano Casado
Catalina
Casada
Atacgualpa
Cruz Quispe Casado
Pasquala Cori Casada
Juana Cori Casada
Juana Hanco Casada
Silvestre Sisa Casada
Bernarda Malqui Casada

62




Agustin Chullo Casado

Mateo
Casado

Cusigualpa

Fuente: Elaboracion propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:
Testamentos. LXX, 1A, 8. Ano: 1744, f. 7v —f. 10).

Este padron de pobladores confesados y comulgados de la doctrina de
Quiquijana, en el afio 1744, se divide en tres secciones, de acuerdo a los ayllus
de la comunidad, el primero no presenta un nombre en especifico, el segundo
corresponde al ayllu Guaraypata y el tercer al ayllu Cachacallatia. En este
registro también se detalla una serie de nombres con su estado civil, entre

casados (as) solteros (as) y viudos (as).

Ahora bien, es posible que la vida catélica de los pobladores de la doctrina
de Quiquijana en 1744, haya estado relacionada con la adecuada administracién
de los sacramentos, establecidos por el Concilio de Trento en el siglo XVI, pues
en el padrén de los habitantes de la doctrina de Quiquijana, del afio de 1744, se
registra a los pobladores que han sido confesados y comulgados, es decir, a
aquellos que cumplieron con los sacramentos de la eucaristia y la confesion,

sacramentos importantes en la vida espiritual de la Iglesia catdlica.

En la sesion Xlll del Sacrosanto y ecuménico concilio de Trento, celebrada
en el tiempo del Sumo Pontifice Julio I, el 11 de octubre de 1551, contiene el

decreto sobre el sacramento de la eucaristia.

En primer lugar, ensefia el santo Concilio, y clara y sencilamente confiesa,
que despues de la consagraciondel pan y del vino, se contiene en el
saludable sacramento de la santa Eucaristia verdadera, real vy
substancialmente nuestro senor Jesucristo (Joann. 1.), [...] Asi pues han
profesado clarisimanente todos nuestros antepasados, cuantos han vivido
en la verdadera iglesia de Cristo, y han tratado de este santisimo y admirable
Sacramento; es a saber, que nuestro Redentor lo instituyo en la ultima cena,
cuando depsues de haber bendecido el pan y el vino, testificé a sus
Apéstoles con claras y enérgicas palabras, que les daba su propio cuerpo y
su propia sangre (Matth, 26. Marc.14). Y siendo constante que dichas
palabras, mencionadas por los santos Evangelistas, y repetidas despues por
el Apostol san Pablo, incluyen en si mismas aquella propia y pantentisima
significacion, segun las han entendido los santos Padres; es sin duda
ecsecable maldad, que ciertos hombres contenciosos y corrompidos las
tuerzan, violenten y espliquen en sentido figurado, ficticio € imaginario; por
el que niegan la realidad de la carne y sangre de Jesucristo, contra la

63




inteligencia unanime de la Iglesia, que siendo columna y apoyo de verdad,
ha detestado siempre como diabdlicas estas ficciones escogitadas por
hombres impios, y conservado indeleble de la memoria y gratitud de este
tan sobresaliente beneficio que Jesucristo nos hizo (Latre, 1564/1847,
pp.113-114).

En la decimotercera seccion del concilio de Trento, se ensefanza la
naturaleza sagrada de la eucaristia, resaltando su consagracién tanto del pan
como del vino, basado en los pasajes de la biblia. Ademas, se resalta que este
sacramento ha sido ensefiada y profesada desde tiempos remotos y ha
perdurado hasta nuestros dias como uno de los pilares fundamentales de la fe

cristiana.

La incorporacion del sacramento de la eucaristia en la vida religiosa de los
aborigenes de Quiquijana, evidencia la interaccion de las ensefianzas catdlicas
impuestas por la iglesia, y que forman parte de las tradiciones y practicas

religiosas de los habitantes de Quiquijana.

Por otra parte, los hombres y mujeres que estan en el padrén de habitantes
de Quiquijana del afio de 1744, también fueron confesados, es decir, cumplieron

con el sacramento de la confirmacion.

En la sesién VII del Sacrosanto concilio de Trento, celebrado el 3 de marzo
de 1547, se tocod el punto de los sacramentos para implantar una adecuada
doctrina. En esta sesidn se encuentran los canones sobre el bautismo, la
confirmacion y el decreto sobre la reforma. Los canones que se especificaron

sobre la confirmacion, fueron:

e En el primer canon se ratifica la naturaleza sagrada del sacramento de la
confirmacion, rechazando la nocién de que sea una simple ceremonia
inservible, o simplemente una instruccidn para nifios que estén proximos
a llegar a la adolescencia. Asimismo, indica que la confirmacion es un
verdadero sacramento, por lo cual, no debe ser menospreciado ni
considerado como una antigua instruccion y aquellos que contradigan
esta ensefianza seran excomulgados.

e En el segundo canon se establece la dignidad e importancia del
sacramento de la confirmacion, rechazando la idea de atribuir otra virtud

64



al sagrado crisma, elemento central en la confirmacion que simboliza la
presencia del Espiritu Santo. Quienes promuevan ideas contrarias seran
excomulgados.

e En el tercer canon se aborda la cuestion del ministro ordinario que se
encarga de realizar el sacramento de la confirmacion. Se establece que
el ministro autorizado es el Obispo y no cualquier sacerdote; y aquellos

que sostengan lo sostengan lo contrario seran excomulgado.

Los canones del sacramento de confirmacién resaltan la importancia de
validar el sacramento de la confirmacion dentro de la doctrina y la practica
religiosa en la Iglesia Catolica, asi como aprobar la autoridad de los encargados

de administrar dicho sacramento.

Los canones del sacramento de la confirmacion, establecidos por el
concilio de Trento, también formaron parte de las practicas establecidas por la
Iglesia Catodlica en el virreinato del Perd. En el contexto de la doctrina de
Quiquijana, la administracion del sacramento de la confesion, en el afio de 1744,
estuvo a cargo del cura Fernando Zequeyra, quien debia tener un registro de

todos los confesados y comulgados de dicha doctrina.

En consecuencia, tanto el sacramento de la confirmacidn como la
eucaristica o comunién, en la doctrina de Quiquijana, seguian directrices y
practicas establecidas por la Iglesia Catdlica, que habrian sido estipulados por el

concilio de Trento.

Ahora bien, como se menciond anteriormente, el padrén de los habitantes
de la doctrina de Quiquijana que han comulgado y confesado parecia ser parte
de un expediente que pretendia obtener informacion sobre la vida y costumbres
del cura de Quiquijana Fernando Zequeyra. En el fragmento final de este
expediente, el provisor y vicario general del obispado dirige una orden a dicho

cura:

Se aprobd este padron conforme a las constituciones signodales de este
obispado, y mando que a la parte del Doctor Don Fern® [Fernando]
Sequeyra cura propio de la doctrina de Quiquijana se le debuelba para su
resguardo a quien se le encarga de quenta de los pecados publicos g[ue] en
dha [dicha] doctrina y de los g[ue] no an cumplido con el presepto anual este

65



presente afio, para proveer del remedio (...) (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:
Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Afio: 1744, f. 10).

El vicario general del obispado del Cusco ordend la aprobacion del registro
del padron de habitantes de Quiquijana, ordenando su devolucion al cura
Fernando Zequeyra, para el cumplimiento de los preceptos anuales de la
comunidad eclesiastica y la gestion de los pecados publicos. Esto indica que el
cura mantiene la responsabilidad de hacer cumplir los deberes que exige la

iglesia catdlica a todos los fieles de la doctrina de Quiquijana.

A partir de este decreto se ordena contar con el testimonio de los espafioles
e indios que puedan declarar bajo juramento sobre la vida y costumbres del cura

Fernando de Zequeyra.

La investigacion realizada al cura de la doctrina de Quiquijana, se llevé a
cabo por la autoridad eclesiastica y legal del obispo del Cusco Don Pedro
Morcillo Rubio de Aufion, un religioso espafol que también fue obispo de
Panama, quien ocupo el cargo de obispo de Cuzco en dos oportunidades, el 18
de abril de 1742 y en 1743. El objetivo de esta investigacion fue recabar
informacion sobre la vida y costumbres del cura Fernando Zequeyra, con el fin
evaluar su conducta y desempefio como lider religioso. Para lo cual, se dispuso
interrogar a espanoles e indios, quienes presentarian un testimonio, al tenor de

las siguientes preguntas:

[...] Si vive con honestidad guardando, la que pide su estado, y dando a sus
feligreses el buen exemplo, que debe en su trato y comunicacion. O si trata
a los feligreses, con caridad, o los castiga sin justa causa, con rigor, o tirania,
en los dros [derechos] parrochiales llevandoles mas, de lo que debe, y se le
permite, por los aranceles. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos.
Leg. LXX, 1A, 8. Afio: 1744, f. 11).

En la investigacion se plantearon una serie de preguntas basadas en los
estandares que debia cumplir una autoridad religiosa, como: si el cura mantenia
una conducta ejemplar de acuerdo a su cargo religioso, si impartia justicia con
compasion y cuidando de los feligreses sin caer en la tirania, si cumplia con sus
deberes parroquiales, y si la ensefianza de la fe cristiana fue adecuada. En esta

primera parte se cuestioné el trato del cura hacia los feligreses del pueblo de

66



Quiquijana, mientras que, en la segunda parte, las preguntas estarian

relacionadas con su desempefio como parroco:

[...] Si cumple con su obligacion en el oficio de cura recidiendo
continuamente en su doctrina. Si cuida de la doctrina christiana, y de
ensefarla a sus feligreses y a los nifios, y solteras todos los diass
acostumbrados, y del afio. Yten [Asi mismo] si los domingos y dias de fiesta
y quaresme les platica, cuidando que la gente grande asista a la doctrina, y
explicacion del Santo Evangelio. Si acude con puntualidad a administrar el
Pasto Espiritual de la misa, o dejado sin ella a sus feligreses: (AAC. Epoca:
Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Afo: 1670, f. 10).

En esta parte se busco evaluar el compromiso del cura con su labor pastoral
como: si cumplia con sus deberes parroquiales, si la ensefianza de la fe cristiana
era adecuada, y si se hacia cargo de la predicacion de sermones y la celebracién

puntual de las misas. Finalmente, la tercera parte de las preguntas se relacionan

con la administracion de los sacramentos, como:

[...] y si ha sido puntual en llevar los sacramentos a los moribundos, luego
que les piden. O si por su descuydo se ha muerto alguno sin ellos. Si es
vigilante, o no, en las providencias, para que los feligreses cumplan con el
precepto anual de la confession, y comunién, todos los afos, por el tiempo,
que deben hazerlo, con dho [dicho] cura, o con otros sacerdotes, que trayga
para este mismo efecto. Si es aplicando, o no al culto divino de Dios Nro
[Nuestro] Sefior procurando el reparo de su iglesia y el mejor adorno, y
decencia de ella, con los ornamentos del altar y demas cosas tocantes a
este santo fin. [...] (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXX,
1A, 8. Anho: 1744, f. 11).

En esta ultima parte, se infiere que la administracion de los sacramentos
en el pueblo de Quiquijana, para el afio 1744, incluia: la atencion a los
moribundos, la confesién y la comunién. Por lo cual, el cura debia velar por el

cumplimiento anual de estos sacramentos que reflejan el culto religioso y el

cuidado de la iglesia que debian tener los pobladores de Quiquijana.

Ahora bien, cumpliendo con la orden de interrogar a espafoles e indios,
sobre el comportamiento y las acciones del cura Fernando Zequeyra, se inicid

con el testimonio del secretario de cdmara Ysidro Cusigualpa:

[...] Yndio principal y alcalde ordinario de este dho [dicho] pueblo [...] dixo
que aura de cinco afnos g[ue] conoce al dho [dicho] cura, sin que en el aya
visto defecto ninguno, en su vida y costumbres, viviendo aregladamente
segun su estado, sacerdotal dando buen exemplo a todos sus feligreses, y
que jamas ha visto que aya tenido ninguna mujer sospechosa dentro de su
casa ni fuera de ella: ni ha tenido tratos, ni contratos, sin mesclarse en

67



comercio ilicito [...] (AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXX,
1A, 8. Aho: 1744, f.11v).

De acuerdo con Ysidro Cusigualpa, alcalde ordinario del pueblo de
Quiquijana, el cura Fernando Zequeyra, se ha desempefiado de manera correcta
en sus actividades religiosas. Durante los cinco afos que lo ha conocido,
Cusigualpa afirma no haber observado algun mal comportamiento por parte del
cura, como relaciones sospechosas con mujeres o participacion en algunas
actividades comerciales ilicitas, dejando en claro la reputacion intachable del

cura y el compromiso que tenia con sus actividades parroquiales, como:

[...] asistiendo puntualmente por si o por sus companeros a los oficios
divinos doctrina, y explicacion del Santo Evangelio. Que tampoco a hecho
falta de esta doctrina y q[ue] spre [siempre] lo ha visto recidir en ella: que a
todos los ha mirado con piedad, y charidad sin exederse en el castigo, aun-
f. 11v que ayan tenido culpa para ello. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion:
Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Afo: 1744, f.11v —f.12).

Ysidro Cusigualpa, evidencia la presencia constante del cura Fernando
Zequeyra, en la doctrina de Quiquijana y resalta la actitud compasiva y caritativa
que tenia con los pobladores. Ademas, de acuerdo con la version del alcalde,
dicho cura buscaba corregir los errores de los feligreses con benevolencia en
lugar de castigarlos. Asimismo, se indica que el cura se dedicaba al cuidado
espiritual del pueblo de Quiquijana, cumpliendo con los sacramentos que

mandaba la iglesia.

[...] y a todos los muchachos, y muchachas en todo el afio que por la
quaresma tiene copia de sacerdote p?[para] confesarse a eleccion de ellos:
que en la administracion de los s'°s [santos] Sacram's [Sacramentos] a los
moribundos y enfermos, es muy puntual, sin que aya oido decir, q[ue] por su
descuydo, u omision se aya muerto sin ellos; y assi mismo tiene cuydado de
que todos los de esta doctrina se confiesen, y comulguen todos los afios,
por la quaresma cumpliendo con el presepto de Nra [Nuestra] S* [Santa]
Madre Yglesia (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXX, 1A,
8. Ano: 1744, .12).

La administracion de los sacramentos como la confesién, la eucaristia y la
asistencia a los moribundos y enfermos, para que reciban los ultimos ritos de la
iglesia evidencia, por un lado, el compromiso que tenia el cura con las practicas
religiosas vy, por otro lado, el cuidado y la atencién que recibian los feligreses

mas vulnerables del pueblo de Quiquijana.

68



Cabe resaltar que el alcalde ordinario fue una autoridad importante en
pueblo de Quiquijana, por tanto, su testimonio habria sido importante para el
desarrollo de la investigacidn que se estaba realizando sobre el cura Fernando
Zequeyra, sin embargo, también existieron otros testigos, igual de importantes,

como Phelipe Quispe, alcalde del ayllu de Quiquijana, quien dio su testimonio:

[...] Dixo: que algunos de los principales de este pueblo han presentado un
escrito en g[ue] se quejan de la aspereza, rigor y maltreato, g[ue] les haze
su cura el D [Doctor] Don Fer® [Fernando] Sequeyra, y aung[ue] con el
declarante, no lo ha usado, sabe, y es notorio, que asota asi a los hombres,
como a las mujeres, con demasiadp rigor, faltando a la caridad de Padre,
g[ue] debe usar con ellos. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos.
Leg. LXX, 1A, 8. Afo: 1744, f.12v).

Phelipe Quispe, como alcalde del ayllu de Quiquijana, afirma que recibio
quejas sobre el comportamiento del cura de Quiquijana, tanto de varones como
de mujeres, quienes manifiestan haber sido maltratados por él. Estos
testimonios, demuestran que existi6 una mala relacion entre la Iglesia y la
comunidad de Quiquijana, pues en lugar de desempefiarse como una autoridad
comprensiva encargada de guiar a los feligreses por el camino de Dios, la actitud
del cura parece haber generado mas temor que un acercamiento a la fe catdlica.
Los malos tratos no fueron las Unicas quejas que recibi6 el alcalde sobre el cura
de Quiquijana, ya que también se evidencio el abuso de poder que ejercia en el

pueblo, tal como lo expresa la siguiente cita:

[...] como assi mismo les pide por los entierros sincuenta, sesenta y ochenta
pesos, Yy si no se los pagan en plata les quita sus ovejas, y los demas bienes,
que tienen, y los mete en la carzel, de donde dimano ahuyentarse algunos
del pueblo (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8.
ARo: 1744, f. 12).

En este fragmento evidencia la situacion lamentable que habria existido en
el pueblo de Quiquijana. La arbitrariedad en los cobros por entierros, resulté en
el despojo de bienes, encarcelamientos y en algunos casos abandono de tierras
por parte de los pobladores. Estos problemas evidentemente causaban
desconfianza en la autoridad eclesiastica y malestar entre los habitantes del

pueblo de Quiquijana.

Se conoce que en la época colonial los curas tenian un poder significativo

sobre la poblacion local, y en algunos casos su poder se extendia mas alla de lo

69



espiritual, abarcando aspectos econdmicos y sociales. Esta era una realidad que
afectaba a muchas comunidades del vireinato del Peru. Es posible que en el
caso de Quiquijana, también habria existido un abuso de poder por parte del
cura, afectando la autonomia y dignidad de los pobladores. Sin embargo, de
acuerdo con el alcalde Phelipe Quispe, el cura si cumplié con la administracion

de sacramentos:

[....] Yy que se ensefa la doctrina christiana todos los domingos, como es
costumbre y que en quanto a la vida y costumbres de su cura sabe vive
arreglado sin dar nota de su persona dandole buen exemplo: y que zela los
pecados publicos de amancebamientos; pero que tiene poco cuydado, y
mucha omission en la yglessia y en toda sus alhajas, ornamentos, y demas
cosas que pertenece al culto divino pues no dice missa lo mas f. 12v del afio,
y solo la dice la semana s'®[santa] y algunas fiestas principales (AAC. Epoca:

Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Aho: 1744, fs.12v —13).
Por un lado, se menciona que el cura vivia de manera ejemplar,
preocupado por los pecados publicos y la ensefianza adecuada de la doctrina
cristiana. Por otro lado, se indica que el cura omitia el cuidado de la iglesia y sus
ornamentos, asi como la celebracion regular de las misas, realizandolo solo un
par de dias durante semana Santa y en algunas fiestas principales, lo que no
habria sido suficiente para transmitir la palabra de Dios a los pobladores de

Quiquijana.

Como ultimo testimonio se tiene la declaracion del cacique del ayllu de

Queuar, Juan Ramos, quien presentd algunas quejas ante el Sefior llustrisimo:

[...]en g[ue] se quejan de la asperesa, rigor, y maltrato, q[ue] dicen ha tenido
con- f. 13 algunas personas de lo que no puede asegurar acertibamente solo
si sabe haver mandado dar hasta veinte asotes a un indio por q[ue] era de
su cargo el cobrar el importe de bulas, y se le escondio. (AAC. Epoca:
Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Aho: 1744, fs.13 — 13v).

El malestar de algunos pobladores de Quiquijana, ante los maltratos que
recibian por parte del cura, se habria visto reflejado en la desconfianza a la
autoridad moral de la iglesia, generando posiblemente un distanciamiento con la
institucion religiosa. En algunos casos, el maltrato fisico pudo haber debilitado la
salud fisica de los pobladores y su calidad de vida, en otros habria existido una

resistencia a la fe catdlica, produciéndose consecuencias profundas que

70



afectaron el desenvolvimiento del pueblo de Quiquijana. Por otro lado, con

respecto a la administracién de los sacramentos el cacique afirma:

[...] le consta ser muy puntual, assi el, como sus ayudantes, sin que se aya
muerto nadie sin ellos, por su culpa y omission, y los q[ue] se han muerto
sin este beneficio han sido los fortuitos y repentinos. Y que se enseina la
doctrina christiana con todo cuydado por el y sus ayudantes los domingos,
y todos los dias del ano a los muchachos y muchachas, viendo qgue] tiene
algun rigor en esto parece q[ue] le tienen horror (AAC. Epoca: Colonial.
Seccién: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Afo: 1744, fs.13 —13v).
Aunque el cacique reconoce que el cura cumpli6 con su deber de
administrar regularmente los sacramentos, y ensefar la doctrina cristiana todos
los dias del afo, también indica que lo hizo con rigor, lo que probablemente

generd un sentimiento de temor hacia el cura.

Como se ha podido ver la serie de testimonios en relaciéon al
comportamiento del cura de Quiquijana Fernando Zequeyra, revelan una
compleja relacion entre el cura y los pobladores de Quiquijana, que en algunos
casos se evidencia un descontento y desconfianza por su comportamiento
autoritario y abusivo. De esta manera terminé el interrogatorio el 19 de julio de

1744, para dar paso al veredicto del promotor fiscal de visita, quien indicé:

[...] dice que haviendo reconocido la dha [dicha] inform°" [informacion]
resulta el que dho [dicho] cura [...] por lo que se debe advertir y mandar por
V [vuestra] ss?[seforia] lIt™ [llustrisima] contenga su rigor, assi mismo el
g[ue] en orden a los dros [derechos] funerales se arregle al arancel, y la
posibilidad de las personas g[ue] murieren sin exederse en ello. Y por lo que
toca al cuydado que debe tener, con la yglesia su reparo aseo de ornam's
[ornamentos] lo demas concerniente a ella juntamente el decirles misa, en
el discurso del afio podra V [vuestra] ss? [sefioria] 1It™@ [llustrisima] mandar
que la diga frequentem® [frecuentemente] y q[ue] cumpla con el oficio de
pastor de sus feligreses dandoles en esto todo consuelo y en orden. (AAC.
Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXX, 1A, 8. Afo: 1744, f.14v).

Este proceso de investigacion sobre la visa y costumbres de los curas en
el pueblo de Quiquijana se extendié una década mas adelante, con Juan Antonio
de la Fuente, curay vicario de Quiquijana y de Fray Pedro de Vargas, un religioso
de San Agustin. A partir del cual se realiza un registro de la visita episcopal al
pueblo de Quiquijana en el afo de 1754, por Juan de Castafieda Velasques y
Zalasar:

71



[...] Haviendo llegado su s? [sefioria] YIt™ [Ylustrisima] [...] paso a la Yg?@
[Yglesia] y en las puertas de ella fue resevido p"[por] el D' [Doctor] Don Juan
Antonio de la Fuentte, y Zenteno cura propio y vicario de esta dha [dicha]
doct?[doctrina] (AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXVII, 4,
78. Aho: 1754, . 1).

Como autoridad competente su visita tenia como finalidad la correccion

moral y pastoral de los pobladores de Quiquijana:

[...] su s? [sefioria] YIt™ [Ylustrisima] en una silla mando q[ue] el b"[bachiller]
D" [Don] Clemente Gamarra ynterprete de esta vizitta leyesse el edicto
general de Pecados Publicos assi en la castellana como en la lengua de
indios (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afo:
1754, f. 1).

Para comunicar las normas religiosas se utilizé de un intérprete que pueda
dar a conocer las normas en lengua espafola y lengua indigena, esto indica que
el intérprete Clemente Gamarra debia conocer ambas lenguas, evidenciando
que para el ano 1754 aun existian pobladores que no habian aprendido la lengua
espanola. De igual forma, como se menciona en el siguiente documento, en el

pueblo de Quiquijana aun desconocian las oraciones catdlicas.

[...] empeso su s? [sefioria] YIt™ [Ylustrisima] personalmente a ensefiar a
resar a los indios yndias, muchachos f. 1 g[ue] en la dha [dicha] Yg?[Yglesia]
estaban y m% [mando] q[ue] tambien la hiciese el referido cura, y al
expresado ynterprete g[ue] diese a entender en dha [dicha] lengua gen'
[general] el modo q[ue] havian de tener de confesarse, y la obligas®™
[obligacion] q[ue] les asiste de saber los prales [principales] misterios de Nra
[Nuestra] S [Santa] fee Catholica p?[para] Salvarse. (AAC. Epoca: Colonial.
Seccion: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afio: 1754, fs. 1 —v).

Como se evidencia, existié un esfuerzo por impartir los preceptos religiosos
entre los pobladores de Quiquijana, por ejemplo, explicar los sacramentos y
responsabilidades religiosas en la lengua aborigen para que tuvieran
conocimiento de los principales enigmas de la fe catdlica y puedan salvar sus
almas. Evidentemente la ensefianza de la oracion, los sacramentos y la doctrina
catdlica eran parte importante del proceso de conversion y educacion religiosa

en el virreinato del Peru y en el pueblo de Quiquijana en particular.

Los templos y sus elementos ornamentales tanto interiores como
exteriores, también desempefiaron un papel importante en el proceso de

evangelizacion, a continuacién se menciona algunos de estos elementos.

72



[...]y procedio a la visita del sagrario alto en el q[ue] estaba una custodia de
plata toda dorada de oro con sobrepuestos de esmaltes y cartelas sin q[ue]
le falte cosa alg?® [alguna] y entre sus christales una hostia consagrada la ¢
[qual] dha [dicha] custodia estaba puesta sobre una ara sin forrar ni
encajonar (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78.
ARo: 1754, f. 1v).

Se interpreta que para el afio 1754 el templo contaba con un sagrario y
una custodia de plata dorada, comun en el contexto religioso catdlico para
contener el cuerpo de Cristo, también conocido como hostia, e importante para
realizar el sacramento de la eucaristia. En el templo, la custodia tenia una
ubicacidn estratégica para su adoracion, sobre un altar que permita apreciar su
belleza y significado religioso en la fe catdlica. Por otro lado, también se tiene la

presencia de un bautisterio en el templo:

[...] y haviendo vendesido su s? [sefioria] YIt™@ [Ylustrisima] al pueblo con
dha [dicha] custodia m® [mando] se volviese a poner en el referido sagra®
[sagrario] alto [...] y entonando el hymno del spiritu santo procedio a la visita
del baptisterio q[ue] esta junto a la puerta pral [principal] de dha [dicha] Yg?
[Yglesia] y la pila con cuero y armaduras [...] la q' [qual] dha [dicha] pila
destapada se hallo llena de agua vendita p? [para] bauptismos. (AAC. Epoca:
Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. ARo: 1754, f.1v).

El baptisterio, ubicado junto a la puerta principal de la iglesia, se encontraba
destapado y lleno de agua bendita, para que los pobladores de Quiquijana
puedan hacer uso de ella y recuerden la importancia de los sacramentos en la
vida catdlica del pueblo. Asimismo, se puede ver la presencia de un sumidero en

el templo:

[...] con sumidero corr' [corriente] tapado con una cajuela g[ue] estaba en
una alasena con zerradura y llave corriente donde se hallaron tres
chrismeras de plata y sus punteros de lo mismo siendo la una de ellas de
enfermos y dhos [dichos] s's [santos] oleos de los ultimam® [Gltimamente]
consagrados p'[por] su s? [sefioria] YIt™[Ylustrisima] (AAC. Epoca: Colonial.
Seccién: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afo: 1754, £.2).

Los sumideros y punteros de plata con 6leos fueron importantes en la
liturgia catolica del pueblo de Quiquijana, ya que fueron utilizados en las
actividades sacramentales para impartir la gracia de Dios en los fieles. Para

finalizar este proceso de investigacion:

[...] se procediese al reconosim® [reconocimiento] de los altares alajas de
plata ornam's [ornamentos] y demas vien® [vienes] pertes' [pertenecientes]
a la dha [dicha] Yg?[yglesia] su sachritia y cofradias, y q[ue] de todo se haga

73



invent® [inventario]en su libro de fabricas y asi mismo a la visita de los libros

parrochiales de esta doct?[doctrina] fabricas y dhas [dichas] cofradias y a la

informa°" [informacion] sumaria y pesquisa secreta del modo de proceder del

cura de esta dha [dicha] doct® [doctrina] (AAC. Epoca: Colonial. Seccion:
Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afo: 1754. f. 2v).

La medida administrativa y pastoral de la autoridad competente busca

asegurar los recursos y bienes de una iglesia o parroquia. Ademas, implica

verificar el comportamiento y la conducta del cura encargado del pueblo de

Quiquijana, promoviendo el cumplimiento de las normas eclesiasticas.

Para tal efecto, el obispo de la diécesis del Cusco, Juan de Castafieda
Velasgez y Zalasar, mando se haga una averiguacion sobre la vida y costumbres
de Juan Antonio de la Fuente y Zenteno, cura de la doctrina de Quiquijana y de
su compafiero el Padre Fray Pedro de Vargas, religioso de la orden de San
Agustin. Para llevar a cabo esta investigacion, se instruyo interrogar a algunos
vecinos de la doctrina, siendo los primeros Lucas de Pedro, Ambrosio Lusa y
Joseph de Rojas, a quienes se les preguntd si conocian al los implicados, si
sabian donde vivian y si tenian alguna mujer viviendo con ellos en sus casas. En

respuesta a estas preguntas, declararon lo siguiente:

[...] no han dado los suso dhos [dichos] escandalo ninguno en esta Doct?
[Doctrina] ni han visto ni oido decir que hayan tenido ni el uno ni el otro
mugeres algunas de sospecha en sus casas ni fuera de ellas ni los han visto
en juntas ni bailes ni tampoco usar de otro traje mas de aq' [aquel]
correspondiente] a sus estados. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion:
Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Aho: 1754, f. 4v).

De acuerdo con los declarantes, el comportamiento del cura Juan Antonio
de la Fuente y Zenteno y del Padre Pedro de Vargas, no fue inapropiado ni
escandaloso, refutando cualquier acusacion negativa sobre la conducta personal
y social de estas autoridades eclesiasticas. Acerca de las labores parroquiales
que debian cumplir los clérigos en cuestion, se les preguntoé si omitian las misas
o si dejaban a los “indios” sin la ensefianza de la doctrina cristiana, ante lo cual

respondieron:

[...] g[ue] nunca han dejado de dar missa los dias de fiesta y q[ue] ensefian
la doct? [doctrina] Christiana a los yndios yndias, y muchachos unas veces
el dho [dicho] cura personalmente, y otras el dho [dicho] su ayudante siendo
la doct? [doctrina] de indios e yndias los savados y domingos y de los
muchachos q[ue] asisten todos juntos todas las tardes de cada semana.

74



(AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afio: 1754,
f.4v).

Los declarantes afirman que tanto el cura de la doctrina de Quiquijana, al
igual que su ayudante, cumplian con sus obligaciones liturgicas y la ensefianza
de la doctrina cristiana con un programa educativo consistente en la comunidad.
Ademas, resaltan el compromiso que tenian los clérigos con proporcionar los
servicios religiosos a los pobladores, lo que habria contribuido a la transmision y
consolidacion de la fe catolica en la doctrina de Quiquijana durante el afo de
1754.

Continuando con la investigacion, también se les preguntd si tenian
conocimiento si el cura cumplia con los preceptos anuales establecidos por la
Iglesia, incluyendo el registro de padrones de los pobladores que fueron
confesados en la cuaresma, pues como se evidencio con el anterior cura
Fernando Zequeyra, en el afio 1744, la Iglesia exigia tener un registro de todos
los habitantes que cumplian con los sacramentos de la confirmacion y la
eucaristia, con el cual se podia evaluar la participacion y devocién de los fieles

en las actividades religiosas de la doctrina. Ante lo cual respondieron que:

[...] el dho [dicho] cura tiene bastante cuydado de g[ue] todos los dhos
[dichos] feligreses cumplan con los referidos preceptos anuales de nra
[nuestra] [Santa] m®[madre] yg? [yglesia] p? [para] lo q' [qual] hace padrones
digo manda f. 4v hacer padrones con su ayudante u otra persona g[ue] sepa
escribir y al tiempo de la confesion reparte zedulas las q[ue] vuelve a recoger
al tpo [tiempo] de la comunion y q[ue] les pone bastante numero de
confesores. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXVII, 4,
78. Afo: 1754, f.4v — £.5).

Se menciona que el cura Juan Antonio de la Fuente y Zenteno y el Padre
Pedro de Vargas, cumplian con los preceptos anuales de la Iglesia. Asimismo,
indican que los religiosos tenian muchos confesores a su cargo, lo que refleja
una preocupacion por garantizar el acceso a este sacramento primordial en la

vida religiosa de la poblacion.

Como parte de esta investigacion, también se buscd conocer si se cumplia
con la administracion de los sacramentos a los habitantes del pueblo de

Quiquijana, incluyendo el bautismo, la eucaristia, la confirmacion, la asistencia

75



los enfermos después de haberlos sacramentados y el acompafamiento hasta

su muerte. Ante lo cual, los declarantes respondieron que:

[...] el dho [dicho] cura y ayudante son puntuales en administrar los sacram's
[sacramentos] a los enfermos q% [quando] los piden sin demora alguna
llevandolos aya muerto sin dhos [dichos] sacramentos ni criatura alguno sin
el agua del bauptismo [...] asisten a los enfermos, y ayudan a buen morir en
este pueblo pero g[ue] con los enfermos de las estancias no lo an visto hacer
ni oydo tampoco. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXVII,
4, 78. Afo: 1754, . 5).

La administracion oportuna de los sacramentos a los enfermos, muestra la
atencion pastoral adecuada que tenian los clérigos hacia los pobladores que
padecian de alguna enfermedad o estaban en peligro de muerte. Asi también,
indican que no evidenciaron la atencion a los enfermos de las estancias, es decir
de las fincas o propiedades rurales alejadas, lo que indicaria la falta de presencia

y apoyo a estas comunidades fuera del nucleo central de Quiquijana.

Con respecto al abuso de poder que se habia presenciado en afos
anteriores por las autoridades eclesiasticas de Quiquijana, fueron preguntados
si el cura aprovechaba los derechos parroquiales, generando agravios en los
feligreses, como contratos de compras y ventas, a lo cual respondieron que: “[...]
no a sido tirano en los dros [derechos] parrochiales y g[ue] no ha hecho dafio ni
tenido nings [ningunos] contratos con ning? [ninguna] persona”. (AAC. Epoca:
Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Aho: 1670, f. 5).

Tal parece que la situacion eclesiastica en la doctrina de Quiquijana en el
ano 1754 era positiva, dado que el desenvolvimiento pastoral del cura Juan
Antonio de la Fuente y Zenteno junto con el padre fray Pedro de Vargas,
contribuy6é al desarrollo espiritual y comunitario de Quiquijana, ya que se
dedicaron a la administracion de sacramentos, la ensefianza de la doctrina
cristiana, cumplimiento de las obligaciones liturgicas y la atencién pastoral a los
enfermos. Estas acciones evidentemente promovian una adecuada vida

cristiana entre los habitantes de la doctrina.

Ahora bien, para corroborar la informacion obtenida por el testimonio de los
pobladores se cit6 a las autoridades de la doctrina de Quiquijana, entre caciques

y alcaldes principales, para rendir su declaracion sobre la vida y costumbres del

76



cura Juan Antonio de la Fuente y Zenteno y del padre fray Pedro de Vargas. En
primera instancia, se les pregunté si conocian a los implicados y si habian

escuchado de alguna relacién con mujeres en sus casas. Respondiendo que:

[...] el dho [dicho] D'[Doctor] lo conocen p'[por] su cura prop° [propio] el g[ue]

vive en las casas destinadas, y al dho [dicho] p® [padre] por su ayudante y

este vive en la casa ynmediata a la yg?[iglesia] [...] g[ue] no han dado ningun

escandalo de mugeres algunos de sospecha ni lo an oydo desir. (AAC.

Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afio: 1670, f. 6v).

El testimonio de las autoridades de la doctrina de Quiquijana, evidencia que

ni el cura ni su ayudante han sido participes de escandalos relacionados con
mujeres, afirmando una buena conducta personal y moral de los clérigos, tal

como lo indicaba la declaracion de los vecinos de la doctrina.

Sobre sus actividades parroquiales se les pregunto si el cura y el padre que
lo acompana, cumplian con la celebracién de misas en dias de fiesta y si
ensefian la doctrina cristiana a los pobladores de la doctrina. Ante lo cual

respondieron que:

[...] nunca han dejado de dar misa en dia de fiesta y q[ue] les ensefian el
mismo cura la doct? [doctrina] Christiana los lunes, viernes, y domingos de
todas las semanas, y a los muchachos todos los dias, y g[ue] el ayudante no
los ensefia p’[por] saber la lengua gen' [general] de indios. (AAC. Epoca:
Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afo: 1670, f. 7).

Se describe que las practicas religiosas que consistian en ensenar la
doctrina cristiana se realizaban con normalidad los lunes, viernes y domingos por

el cura, mas no por su ayudante ya que desconocian la lengua de los pobladores.

El tercer concilio Limense, celebrado entre 1582 y 1583 en la ciudad de los
Reyes, establecidé una serie de disposiciones para la Iglesia catélica en tierras
americanas, entre las cuales se dispuso que los curas que estén a cargo de una
doctrina debian conocer las lenguas indigenas, con el objetivo de tener una
mejor comunicacion con los pobladores nativos y efectuar una evangelizacion
mas efectiva. El dominio del idioma general de la doctrina de Quiquijana, permitio
a los clérigos interactuar con los pobladores, conocer sus necesidades y adaptar

un mensaje religioso que sea comprensible para ellos, asimismo, habria

7



permitido la traduccién de textos religiosos y liturgicos, contribuyendo a la

difusion de la fe catdlica dentro de la doctrina.

Por otro lado, en relacion al cumplimiento de los preceptos anuales de la
iglesia, se indago si los clérigos cumplian debidamente con dichos preceptos, si
tenian a su cargo un numero considerable de confesores durante la cuaresma,
si llevaban un registro de los feligreses confesados, y si administraban

correctamente los sacramentos. Las respuestas a las interrogantes fueron:

[...] g[ue] tiene cuidado g[ue] todos cumplan con dhos [dichos] preceptos
anuales p? [para] lo q' [qual] p" [por] las quaresmas les pone bastantes
confesores y m® [manda] haser padron con los priostes de las cofradias y
ayllus, y les reparte zedulas al tpo [tiempo] de la comu” [comunidn] tambien.
[...] dijeron g[ue] son puntuales en dha [dicha] administra® [administracion]
g% [cuando] piden los sacram'® [sacramentos] q[ue] los llevan con toda
reverencia y no saben g[ue] ninguno aya muerto sin dhos [dichos] sacram's
[sacramentos] ni criatura sin bauptismo [...] g[ue] a los enfermos del pueblo
los ayuda sin desampararlos y q[ue] los socorren en lo temporal y espiritual.
(AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Aho: 1670,
f. 7).

El testimonio recopilado evidencia que en la doctrina de Quiquijana existia
un compromiso notable de los clérigos hacia la feligresia, ya que cumplian con
los preceptos de la Iglesia y la administracion de los sacramentos, incluyendo la
atencion a los enfermos, caridad con el pueblo y el mantenimiento y limpieza de
la iglesia. De este modo se concluyo con el interrogatorio a las autoridades de
Quiquijana el 4 de agosto de 1754, con una imagen positiva tanto del cura Juan
Antonio de la Fuente y Zenteno como del Padre Pedro de Vargas, por el
compromiso religioso y servicio a la doctrina de Quiquijana que prestaron en

dicho ano.

Por otro lado, en el aio 1737 se dio un hecho legal muy peculiar, conocido
como “autos criminales” bajo la acusacion de Alonso de Marcotegui y Salazar,
abogado de la Audiencia de los Reyes y cura rector de San Sebastian, contra el
brigadier Alonso Reyna, por usurpacion y robo de los ingresos del pueblo de
Quiquijana. Este hecho fue objeto de investigacion por las autoridades
competentes, para determinar la veracidad o no de las acusaciones. Como parte
de esta investigacion se hizo una revision de libros que tiene registro de la

78



memoria y razdn de proventos en el pueblo de Quiquijana para el aho 1736. Para

mayor detalle véase el ANEXO 03.

Tabla 4: Relacion de Olios que se realizé en el pueblo de Quiquijana en el afio 1736

Olios

En 15 dias del mes de julio un olio de una criatura

UO00p3rs [reales]

En 20 de julio uvo otro olio de criatura

UO00p3rs [reales]

En 20 de julio uvo otro olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 23 de julio uvo otro olio de criatura

U000p3rs [reales]

Agosto

En 9 de agosto uvo un olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 12 de agosto uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

Septiembre

En 26 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

UO00p3rs [reales]

En 26 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

Octubre (Al margen)

En 27 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 27 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 28 de Octu®[octubre] uvo olio de Criatura

UO00p3rs [reales]

Noviembre

En 4 de nov®[noviembre] uvo olio de criatura

UO00p3rs [reales]

En 8 de nov® [noviembre] uvo olio de criatura

UO00p3rs [reales]

En 20 de nov®[noviembre] uvo olio de criatura

UO00p3rs [reales]

En 21 de nov® [noviembre] uvo olio de criatura

UO00p3rs [reales]

En 26 de nov®[noviembre] uvo olio de criatura

UO00p3rs [reales]

Diciembre

En 8 de disiem® [diciembre] uvo un olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 19 de disiem® [diciembre] uvo un olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 19 de disiem*® [diciembre] uvo un olio de criatura

UO000p3rs [reales]

Total

Uo09p  [pesos]

[reales]

79



Henero f. 1

Por la suma de la vuelta U009p [pesos] 3 [reales]

En 4 de henero uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 7de henero uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 8 de henero uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 10 de henero uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 12 de henero uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

U011 p [pesos]

[reales]

2

Fuente: Elaboracién propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Ano: 1737, f.1 - f.1v).

El registro que se presenta contiene la lista de ingresos que tuvo la iglesia

de Quiquijana por los bautismos que realizdé durante el afio de 1736, en los

meses de julio, agosto, septiembre, octubre, noviembre, diciembre y enero de

1737. Los ingresos suman un total de 28 reales, los cuales, convertidos en

pesos, dan como resultado 11 pesos y dos reales de ingreso en un periodo de

siete meses.

De igual forma, se tiene informacion sobre la memoria de los casamientos

que se realiz6 en el pueblo de Quiquijana durante el afio 1736:

Tabla 5: Relacién de casamientos que se realiz6 en el pueblo de Quiquijana en el aino

1736

En 12 dias del mes de julio uvo un casam® [Casamiento]

U005p [pesos]

En 18 de julio ubo casam® [Casamiento]

UO005p [pesos]

En 20 de julio ubo casam® [Casamiento]

UO005p [pesos]

En 27 de julio de dho [dicho] mes y afio ubo casam®

[Casamiento]

UO005p [pesos]

Agosto

En 6 de agosto ubo casamiento

U005p [pesos]

En 10 de agosto de dho [dicho] mes y afio ubo casam®

[casamiento]

U005p [pesos]

En 20 de agosto de dho [dicho] ubo otro casam®

[Casamiento]

UO005p [pesos]

80



Setiembre

En 6 de sept® [Septiembre] de 1736 a®[afios] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 11 de sept® [Septiembre]de dho [dicho] mes ubo casam®

[casamientO]

UO05p [pesos]

En 18 de sept® [Septiembre]de dho [dicho] mes ubo casam'®

[casamiento]

U005p [pesos]

Octubre

En 2 de octt® [octubre] ubo un casamiento

UQ05p [pesos]

En 12 de dho mes ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 25 de dho [dicho] mes ubo casamiento

UO05p [pesos]

Noviembre

En 2 de Noviembre ubo un casamiento

U005p [pesos]

En 20 de Noviem® [noviembre] ubo casamiento

U005p [pesos]

En 20 de dho [dicho] ubo casamiento

U005p [pesos]

En 23 de dho [dicho] mes ubo casamiento

U005p [pesos]

U106p [pesos] 2 f. 1v

Por la suma de enfrente U106p [pesos] 2

En 24 de dho [dicho] mes ubo otro casamiento

UO005p [pesos]

En 24 de dho [dicho] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 26 de dho [dicho] ubo casamiento

U005p [pesos]

En 27 de dho [dicho] ubo casamiento

U005p [pesos]

En 27 de dho [dicho] ubo casamiento

U005p [pesos]

En 28 de dho [dicho] ubo casamiento

U005p [pesos]

En 20 de dho [dicho] ubo casamiento

UO005p [pesos]

En 28 de dho [dicho] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 29 de dho [dicho] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 29 de dho [dicho] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 30 de dho [dicho] mes ubo casamiento

UO05p [pesos]

Diciembre

En 13 de diciembre ubo casamiento

UO05p [pesos]

Henero

En 7 de ene®[enero] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 8 de ene®[enero] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 8 de ene®[enero] ubo casamiento

UO05p [pesos]

En 9 de ene®[enero] ubo casamiento

UO05p [pesos]

81



En 10 de ene®[enero] ubo casamiento UO05p [pesos]
En 11 de ene®[enero] ubo casamiento UO05p [pesos]
En 12 de ene®[enero] ubo casamiento UO05p [pesos]
En 13 de ene®[enero] ubo casamiento UO05p [pesos]
En 15 de ene®[enero] ubo casamiento UO05p [pesos]
En 17 de ene®[enero] ubo casamiento UO05p [pesos]
En 18 de ene®[enero] ubo casamiento UO05p [pesos]
U226p [pesos] 2

Fuente: Elaboracién propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Ano: 1737, fs. 1v— 2).

El registro de los matrimonios celebrados durante los meses de julio,
agosto, septiembre, octubre, noviembre, diciembre y enero, evidencia que los
pobladores de Quiquijana, cumplian con el sacramento del matrimonio que fue

establecido en el concilio de Trento, afos atras.

[...] el vinculo del Matrimonio es perpetuo é indisoluble, cuando dijo: Ya es
este hueso de mis huesos, y carne de mis carnes; por esta causa, dejara el
hombre a su padre y & su madre, y se unira a su muger, y seran dos en solo
un cuerpo. [...] Dios, dijio: Y asi ya no son dos, sino una carne; e
inmediatamente confirmé la seguridad de este vinvulo (declarada tanto
tiempo antes por Adan) con estas palabras: Pues lo que Dios unid, no lo
separe el hombre. (Latre, 1564/1847, p. 274)

En las iglesias catolicas de América colonial, se consideraba al matrimonio
como un vinculo perpetuo e indisoluble, lo cual permite interpretar que las
creencias sobre el matrimonio, que se expresan en la cita, reflejan las normas

de la época que influian en la vida religiosa de los pobladores de Quiquijana.

Por otro lado, los ingresos que se tuvo los casamientos, durante estos siete
meses, suman un total de 200 pesos con 5 reales, una suma mayor a la obtenida
por los bautismos en el mismo periodo de tiempo.

Con respecto a los entierros realizados en dicho afo, también se cuenta

con un registro de los ingresos que se obtuvo:

82



Tabla 6: Relacion de entierros que se realizo en el pueblo de Quiquijana en el afio
1736.

En 9 de ag*[agosto] de dho [dicho] afio ubo entierro de cuerpo | U004p [pesos]

menor

En 31 de dho [dicho] ubo entierro de criatura UO003p [pesos] 4

U233p [pesos] 6 f. 2

Por la de la vuelta U233p [pesos] 6

Octubre
En 2 de octubre ubo entierro de criatura U004p [pesos]
Noviembre
En 4 de Noviembre ubo entierro de criatura U002p [pesos]
En 16 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U003p [pesos]
En 21 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U004p [pesos]
Diciembre
En 8 disieme® [diciembre] ubo entierro de criatura U003p [pesos]
En 15 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U004p [pesos]
En 20 de dho [dicho] ubo entierro de criatura U005p [pesos]
En 20 de henero ubo entierro de criatura U003p [pesos]
En 20 de dho [dicho] mes ubo entierro de criatura U004p [pesos]
Y de fabrica quartro rr® [reales] UOOO0p 4 [reales]

En 26 de dho [dicho] ubo entierro de criatura con fa?[fabrica] | U005p [pesos]

Enero

En 26 de henero ubo entierro de criatura y su madre aclamo
g[ue] no tenia de donde pagar y se le hiso el entierro de
balde.

De las criaturas que se enterraron de Paropuquio montan | U095p [pesos]

noventa y sinco pe® [pesos]

[...] Mas de las fiestas dosientos y sinquenta p® [pesos] U250p [pesos]

U615p [pesos] 2 [reales]

Fuente: Elaboracién propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Ahno: 1737, .2 — f.2v).

El registro de entierros empieza desde el mes de agosto y termina en enero

del ano siguiente, con una suma total de ingresos de 615 pesos y dos reales.

83



Esta revision de ingresos y partidas de los bautizos, matrimonios y entierros fue

firmada por Alonso Reyna, quien era el acusado por apropiarse de los ingresos

del pueblo de Quiquijana.

Asimismo, en la investigacién se considerd las memorias de las fiestas que

mando a realizar el Doctor Marcotegui por sus propios medios:

Tabla 7: Relacion de fiestas que se realizo en el pueblo de Quiquijana en el afio de

1736

De la Purificacion fiesta de Guraypata

UOQ7p [pesos]

De la de S"[San]tiago

U0Q7p [pesos]

De S"[San] Lasaro

U0Q7p [pesos]

De S*°[Santo] Domingo

UOQ7p [pesos]

El alcalde pasado de la otra banda llamado Martin Chico

Arco

U006p [pesos]

Fernando Vitorino

U003p [pesos]

De la cofradia de la Purificasion

UQ004p [pesos]

Joseph Solano

U002p [pesos]

Calla Sauri dos pesos

U002p [pesos]

Fobon dos pe® [pesos] y dos ré[reales]

U002p [pesos] 2

[reales]

Hicho Mallco un peso y quatro rré[reales]

UO001p [pesos] 4

[reales]

Ysito Tasmi dos pesos

U002p [pesos]

De la cofradia del Senor recivio el curea

U0Q7p [pesos]

De la cofradia del Nifo otros siete p®[pesos]

UOQ7p [pesos]

Andres Nifio debe un peso

UO01p [peso]

Fuente: Elaboracién propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:

Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Apo: 1737, . 3).

En este registro se puede evidenciar algunas de las diferentes festividades

religiosas que se tenia en el pueblo de Quiquijana durante el siglo XVIII, como la

Purificacion, Santiago y Lazaro; asi también se evidencia la presencia de

cofradias en el pueblo de Quiquijana, como la cofradia de la Purificacion y la

84



cofradia del Nino. Los nombres mencionados estan

cantidad de dinero, que suman 65 pesos y 6 reales.

acompanados de una

El Doctor Marcotegui, también registro las deudas por entierros que tenian

algunos vecinos del pueblo de Quiquijana, como:

Tabla 8: Registro de algunas deudas por entierros que se realizé en el pueblo de

Quiquijana en el afio 1736

El alferes debe veinte y siete pe®[pesos] y por otra parte
veinte y nueve pe® [pesos] importan sing® [cincuenta] y

quatro p° [pesos]

U054p [pesos]

Una india g" [quien] el sacristan la conoce por un intie®

[entierro] debe una reja.

U001p [peso]

Ytt [Y tambien] otrea yndia g[ue] vive en la casa del

sacristan debe

U001p [peso]

Ytt [Y tambien] D?[Dofa] Fran®® [Francisca] la curaca debe

un peso

U121p [pesos] 6

[reales] f. 3

Fuente: Elaboracién propia en base a (AAC. Epoca:

Colonial. Seccién:

Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Ano: 1737, f. 3).

La deuda del alférez, de las dos indias y del curaca que se menciona,

suman un total de 177 pesos y 6 reales, una cantidad considerable para la época,

lo que evidencia que algunos pobladores de Quiquijana debian endeudarse para

poder enterrar a sus difuntos.

También se menciona una memoria de gastos que se hizo en la iglesia de

Quiquijana para su beneficio, los cuales comprenden:

Tabla 9: Relacion de algunos gastos que hizo la Iglesia de Quiquijana en el afio 1736

Primeram'® [Primeramente] tres arrobas y 4 Irs [libras] de

aseyte para la lampara del sefior importan 3p [pesos] 2

UO03p [pesos] 2 [reales]

Mas 4 Irs[libras] de sera para el sefior a peso son 4p [pesos]

U004p [pesos]

Mas para el albanil g[ue] retexo la iglesia 5p [pesos]

U005p [pesos]

Mas un maso de cuerdas

U001p5 [reales]

85



Para que lavasen la ropa de la yglesia di en jabon tres rrs | UOOOp3 [reales]

[reales]
Una botija de vino para decir misa 5p [pesos] UO05p [pesos]
Una libra y media de ynsienso 1p [peso] 5 ré[reales] UO01p [peso] 5 [reales]

U020p [pesos] 7 [reales]

Fuente: Elaboracién propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Seccién:
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Aho: 1737, f. 4v).

Como se evidencia se destinaron algunos fondos para cubrir con el
mantenimiento de la iglesia de Quiquijana y para la adquisicion de elementos

liturgicos, como el vino, necesario para la celebracion de las misas.

Como ultima memoria se tiene las contribuciones que hicieron al cura por

la celebracidn de misas en honor a los santos:

Tabla 10: Relacion de contribuciones que se hizo al templo de Quiquijana en el afio
1736

Primeramente Pasqual Collano Mayordomo del sefior le | UOO3p [pesos] 4

trujo 3p [pesos] 4 reales

El prioste 7p [pesos] U007p [pesos]
De la cofradia del Nifno Melchor Cocha U003p [pesos] 4 [reales]
Simon le trujo 7p [pesos] U007p [pesos]

Diego Tito de la misa de S" [San] Ju" [Juan] 7 p [pesos] U007p [pesos]

De la misa de S*[Santo] Domingo 7 p [pesos] U007p [pesos]

U055p [pesos] 7 [reales]
f4v

Fuente: Elaboracion propia en base a (AAC. Epoca: Colonial. Seccidn:
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Ano: 1737, f.4v).

Estas contribuciones sumaron un total de 35 pesos, lo que indica que exigio
un apoyo a los pobladores de Quiquijana para la celebracién de misas, reflejando

el compromiso religioso y la generosidad de los fieles hacia sus santos.

Los documentos historicos que detallan los ingresos y gastos que tuvo la
iglesia de Quiquijana en 1737, también evidencian las practicas religiosas que

86



se realizaban en la doctrina, por ejemplo, se mencionan algunas festividades
religiosas y la presencia de algunas cofradias, que son conocidas como
asociaciones catolicas que llevan a cabo obras piadosas y de caridad, estas
organizaciones reflejan el compromiso religioso que tenian los feligreses con la
iglesia catolica. Asimismo, la administracion de los sacramentos como el
bautismo y el matrimonio muestran la importancia de estos en la vida religiosa y

social del pueblo.

Ahora bien, como se menciond anteriormente las memorias que se
presentaron corresponden a una investigacion que se estaba realizando para
determinar la veracidad o no de los cargos contra el clérigo Alonso Reyna, por la
acusacion del Doctor Alonso Marcotegui, que le hizo por no haber registrado tres
mil y quinientos pesos que debieron haber ingresado durante el tiempo de ocho
meses que estuvo a su cargo la administracion de los sacramentos, y estando

ya encarcelado Alonso Reyna, alrededor de tres meses, declara:

[...] hallo en mi conciencia YIt™ [Ylustrisimo] sefior no ser mas que los que
ban apuntados en esa memoria, que suman todos quinientos noventa y siete
p° [pesos] y dos r° [reales] que mucho mas ubiera producido dho [dicho]
benefisio, [...] y siendo muy propio de un prinsipe tan santo como V [Vuestra]
S [Sefioria] YIf? [Ylustrisima] el apiadarse de un pobre sacerdote desvalido,
que no tiene a quien volver los 0jos, sino a su soberano, y benigno patrosinio.
(AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Afo: 1737,
f. 5)

El clérigo Alonso Reyna declara que la cantidad de dinero que se aprecia
en las memorias son todo lo que ha podido recibir durante el tiempo que estuvo

a cargo de la administracion de los sacramentos. Por ello, en su intento de

defenderse y ganar compasién pide ayuda a la autoridad eclesiastica, indicando:

manda que yo sirva a qualquier cura para satisfacer el cargo que resultare;
despues de que V [Vuestra] S [Sefioria] YIt?[Ylustrisima] me asigne el salario
que mas de su veniplasito fuese de los ocho meses que estubeen un
continuo remo, administrando sacramentos, sin compafia una ninguna;
porque f. 5 de lo contrario YIt™ [Ylustrisimo] sefior peresere en esta carsel,
y no se lograra el fruto que pretende a vista de la notoria pobresa en que me
hallo, por tanto. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXIX,
1, 17. Ano: 1737, fs. 5-5v)

Como un intento de apelar a la compasion de las autoridades, el clérigo
expresa su calidad de pobreza y pide ser liberado de la carcel caso contrario

87



perecera, asimismo, expresa su disposicion para servir a cualquier cura que se

le disponga y recibir un salario adecuado por la autoridad.

Para el mes de junio del afo 1737, ya habian transcurrido cuatro meses
mas de detencidén para el clérigo Alonso Reyna, y de haber presentado las

memorias ante la autoridad religiosa correspondiente, por lo que indico:

[...] de suerte sefior que por ellas consta no aber caido de obensiones el
numero de los dichos tres mil, y ochocientos pesos antes si, desir io alcanzar
segun la memoria que tengo presentada ante V [Vuestra] S [Sefioria] YIt?
[Ylustrisima] y devia demandar al dicho D" [Doctor] D" [Don] Alonso
Marcotegui el salario a lo menos de ceisientos pesos por mi trabajo. (AAC.

Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Aho: 1737, f. 6)
Alonso Reyna, afirma que, de acuerdo con la evidencia de las memorias
presentadas que respaldan sus afirmaciones, debia haber recibido al menos
seiscientos pesos del doctor Alonso de Marcotegui y Salazar, por su labor. Ante
lo cual, Alonso de Marcotegui y Salazar, abogado de la real audiencia de los

Reyes y cura rector de la parroquia de San Sebastian, indica:

[...] este juicio, no es de quentas, sino de la accion criminal g®[que] procede
en derecho, exfurto et rapina, y no me a administrado ningunos bienes con
fatoraje para que me deba dar quentas, sino solam' [solamente] me de y
pague tres mil novecientos p®[pesos] q°[que] me usurpo de mis obenciones.
(AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Afo: 1737,

f. 8)
Nuevamente Alonso de Macotegui, le hace un reclamo de novecientos
pesos que, de acuerdo con él, le robo el clérigo Alonso Reyna de los ingresos
que debia recaudar por la administracion de sacramentos, detallandolos de la

siguiente manera:

[...] pagarme dicha cantidad de tres mil y novecientos p®[pesos] porque solo
de mas de sien casam' [casamientos] g[ue] hizo a nueve p® [pesos] y seis
reales, son mas de mil p® [pesos] de entierros de parbulos por la epidemia
que ubo de virguelas en dicho tiempo, en q[ue] hizo todos los dias diez, dose,
y veinte entierros y no los sento en los libros de concilio (AAC. Epoca:
Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Afo: 1737, f. 8)
Se entiende que en el afio 1737 el pueblo de Quiquijana se vio afectado
por una epidemia letal, la viruela. Esta epidemia generé una cantidad significativa
de defunciones en la época. La viruela es una enfermedad contagiosa y letal,

producida por el virus Viruela, conocida como una de las enfermedades mas

88



temidas y mortales del mundo, que fue traido a América por los europeos.
Esquivel y Navia en su crénica, Noticias cronoldgicas de la gran ciudad del Cusco
Tomo Il (1980) refiere:

[...] Desde el mes de abril de 1720, se experimentd en esta ciudad una
epidemia general de fiebre que comenzando desde buenos Aires a
principios del afio de 1719, como por todas estas provincias, hasta mas alla
de guamanga, y por cartas de Cadiz se supo haberla parecido los moros al
mismo tiempo a la costa de Marruecos. Y habiendo procedidos esta peste

al eclipse del 15 de agosto de 1719, no pudo ser el efecto suyo (p. 220).
Esquivel y Navia, refiere que la ciudad del Cusco atraves6 por una
epidemia de fiebre en 1719. Al igual que la fiebre, la epidemia de la viruela
aparecio en el siglo XVIll, causando una gran cantidad de muertes en las
poblaciones nativas del virreinato del Peru, formaron parte de un periodo de
cambios y conflictos culturales durante la colonia. En el pueblo de Quiquijana
para el aino de 1737, las altas tasas de mortalidad en la poblacién, afectaron la
productividad econdémica, el comercio y la estabilidad social de los pobladores,

ademas de causar preocupacion y miedo entre la poblacion.

Ahora bien, continuando con declaraciéon de Alonso Marcotegui y Salazar,
el bachiller Alonso Reyna, debia de haberle entregado mas de tres mil y
novecientos pesos por los matrimonios que realizé y mil pesos por los entierros.

Asimismo, anade:

[...] importan cerca de dos mil p®[pesos] las fiestas g[ue] hizo en los nueve
meses g[ue] con sus ricuchicos, valen doce p® [pesos] cada una, y selebro
veinte y sinco fiestas, y montan tresientos p*® [pesos] los finados en dicho
pueblo de Quiquijana, valen quinientos p®[pesos] fuera de ochocientos aves,
y sien carneros, el novenario de missas de aguinaldo, valen y montan
sinquenta p®[pesos] los oleos, g[ue] todos los dias habia por dicha epidemia,
diez, dose y catorce, y montan mas de quinientos p® [pesos] de suerte g[ue]
por mayor ajustada la quenta de mis obenciones (AAC. Epoca: Colonial.
Seccién: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Afdo: 1737, f. 8v)

Por tanto, de acuerdo con los calculos de Alonso de Marcotegui y Salazar,
no son solo tres mil trecientos pesos que le hace cargo sino cinco mil pesos que
asegura, le rob¢ el clérigo Alonso de Reyna. Por lo que, pidié se le pague con

las propiedades que se embargaron del clérigo, las cuales comprenden:

[...] una asenduela g[ue] esta en el pue® [pueblo] de Yucay, y mil p® [pesos]
de capellania en el pue® [pueblo] de Guarocondo, se a de servir la

89



justificacion de V [Vuestra] YIt™@ [Ylustrisima] de mandar se rematen, dichas
haciendas y casas en publico remate, para g[ue] su producto se me pague
alguna gaste de lo que demando, y el resto lo exsiva de lo g[ue] tiene
ocultado de mis bienes, en cuya atencion. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion:
Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Afo: 1737, . 9)

Las propiedades que poseia el clérigo Alonso Reyna, parecen ser de un
valor considerable, como haciendas y casas en el pueblo de Yucay y
Huarocondo, las cuales probablemente fueron vendidas para cumplir con la

cantidad que demandaba el doctor Alonso de Marcotegui y Zalasar.

Por otro lado, para el afno 1674 se tiene un asunto episcopal demandado
por el fiscal mayor de la audiencia episcopal Antolin de Grajeda, contra los
bienes y albaceas de Diego de Bustamante, anterior cura de Urcos, y albacea y

tenedor de bienes de Alonso Bravo de Paredes, anterior cura de Quiquijana.

Este asunto comprendié una sesion ordinaria en 1665, para lo cual se
consideré una memoria hecha por Don Alonso Bravo, sobre la testamentaria a

Diego de Bustamante.

Don Fran® [Francisco] de Bustam® [Bustamante] y Salcedo Albacea y
tenedor de vienes del L% [Licenciado] D [Don] Diego de Bustamante y
Salcedo cura que fue de la doctrina de Urcos. Digo que se me notifico
exhibiese y presentase una memoria fha [fecha] por el D°" [Doctor] Alonso
Bravo de Paredes y Quifiones cura que fue de Quiquijana de quien fue su
albacea y tenedor de vienes el dho [dicho] r® [reverendo] D [Don] Diego de
Bustamante y cumpliendo con lo mandado hago presentaciéon ante vmd
[vuestra merced] en debida forma de la dha [dicha] memoria [...] (AAC.
Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. XLIX, 3, 57. Aho: 1674, f. 1)

Como consecuencia se dio a conocer el inventario de los bienes del anterior

cura de Quiquijana, Alonso Bravo de Paredes, los cuales fueron:

Primeramente, un taller entero con ocho piezas y la de en medio nueve. /
Dos palancanas llanos. / Dos asafates. / Dos fruteros. [...] / Doce platones
quarenta y un platones. / Quarenta y un platillos. / Dos jarros de pico e uno
de camino con sus adherentes. / Un falero mendocino. / Dos salvillas llanas
son tres estas salvillas. / Dos bacenicas. / Seis generales llanos de pie y
assas / Seis tasas pequefias con asas. / Quatro cubiletes. / Un jarro de pico
redondo. / Un perolillo dos ollitas de plata. / Dies aquillas las dos llanas se
llevo el Sacristan Uamancatari i paagando ocho pesos que] dijo estar
empefiadas [...] f. 2. La qual dha [dicha] plata labrada se peso en un a
romana y pesso siete arrobas y veinte quatro libras que hacen trecientos y
noventa y ocho marcos fuera de ocho aquillas, seis ramilleteros tinteros
salvadera cajetilla y sello g[ue] no sean pesados por estar ocupados. 398

90



marcos. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Afo:
1674, f. 2)

En esta parte del inventario se detallan los bienes en plata labrada del
cura Alonso Bravo de Paredes, que incluyen objetos de plata, fruteros,
candeleros, platones, jarros, salvillas, entre otros. Los pesos totales de una parte
de estos bienes suman 398 marcos, esto demostraria la significativa posesién
en plata labrada que tenia el cura de Quiquijana. Entre sus bienes también se

encontraron objetos liturgicos como:

Doce peveteritos de pifia y todo lo q[ue] tiene de curiosidades el escaparate.

/' Un velador con su bara y banderilla. / Una pileta de agua bendita. /[...] Una

cadena de oro que pesa diez y ocho castellanos. / Un relicario de plata

dorada con un lignum crucis a un lado y al otro la virgen de los remedios. /

Un portaviatico de una pantaura con su cuerpo y catrestillo de oro. / Un

apretador de oro y perlas con veinte eslabones. / Un anillo de oro sin piedra.

/ Un mondadiente de oro con su catrestillo de oro g[ue] esta en el Cusco con

su chiflon. / Un mondadiente de oro pequefo. / Una piedra besar contraecha.

/ Una piedra besar fina de color salpicada de blanco. / Otra piedra besar fina

en dos pedazos f. 2v. / Otra piedra besar fina pequena guarnecida de plata.

/ Otra piedra besar en dos pedazos fina. / Un pedacito de unicornio / [...]

Una campanilla de coloso de plata. / Una caja de plata con la imagen de nra

[nuestra] s™ [sefiora] de Copacabana. (AAC. Epoca: Colonial. Seccion:
Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Ano: 1674, fs. 2v-3)

Los objetos liturgicos, que pueden incluir articulos de joyeria y muebles de

gran valor, cumplen una funcién importante en la vida religiosa de la poblacién

catélica. Asimismo, la utilizacion de estos objetos liturgicos fue importante para

llevar a cabo el proceso de la evangelizacion en la poblacién aborigen.

En este caso, el inventario presenta elementos liturgicos como pebeteritos
de pifa y una pileta de agua bendita, un elemento muy comun en las iglesias y
capillas, donde se contiene esta agua consagrada. También se menciona
objetos en joyeria como esmeraldas, una cruz de caraba de oro y piedras
blancas, un apretador de oro, un anillo de oro, un mondadientes de oro y una
caja de plata con la imagen de la Virgen de Copacabana. Estos bienes en oro y
plata indicarian que el cura Alonso Bravo de Paredes tuvo una considerable

riqueza y una alta posicion econdémica en la doctrina.

Asimismo, en el inventario se registran las prendas blancas que tenia

dentro de sus bienes el anterior cura de Quiquijana, estos son:

91



Un acerico bordado de oro y seda sobre tafetan nacar. / Un tafetan carmesi
con punta de oro y seda p™ [para] tapar almohada. / Otro pafio de tapar
almohada de red con punta blanca. / Un peinador rico de ruan con su pafio
de manos. / Dos pares de sabanas de ruan de cofre las unas con deshilado
y puntas, y las otras con fluequesillo. / Diez almohadas las cuatro de
cambray, y las seis de bretania con diez fundas de tafetan de granada. / Tres
camissas con sus calsones de ruan de cofre. / Quatro pafios de manos con
punta de Flandes los de Bretafa, y los otros dos de ruan de cofre. / Siete
digo ocho camissas traidas y seis calsones con dos nuevos f. 3 / [...]JUn
peinador con cortador de pita. / Una sobrecama de molilla blanca. / Una
talega de cumbe nueba. (...) Un pabellon de mandarin con sobrecama y
sobremesa. / Un vestido corto de tafetan doble con vueltas de pifiuela. / Un
manteo de pafio de castilla con vuelos de felpa. / Otro capote de pefiasco
con bultos de baieta. / Dos pares de guantes de ambar. (AAC. Epoca:
Colonial. Seccion: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Afo: 1674, fs. 3-3v)

Dentro de los bienes de ropa blanca se menciona un cojin pequefio
bordado de oro y seda sobre tafetan nacar, lo que indicaria que fue una prenda
valiosa y costosa. También se detalla un tafetan, un pafio, sabanas y almohadas,
de una fina calidad. Entre su ropa personal se menciona la presencia de camisas,
calsones, birretes, panuelos, vestidos y guantes que también son un lino fino y
alta calidad. Otros articulos textiles y accesorios que se mencionan son: un
peinador, una sobrecama, un chuse, una alfombra, pafios de castilla y guantes
de ambar, las cuales también fueron prendas finas y elegantes. Estas prendas
evidencian la riqueza y la calidad de vida que tenia en cura Alonso Bravo de

Paredes en el afio 1665, dentro de la doctrina de Quiquijana.

Por otro lado, en el inventario se evidencia la posesion de algunos lienzos
que tenia el cura, como se refiere en documentos del Archivo en la época:

Colonial seccion Inventarios:

Treinta y un lienzos de sibilas doctores y otros santos devotos tiempos y
elementos los trece sin marcos y los demas con ellos. / Dos lienzos grandes
con marcos dorados en uno de s'[sefior] S [San] llefonso y el otro del sefior
con la cruz. / Quatro lienzos los tres sin marcos y el uno con el dos de
angeles uno de s"[sefior] S [San] Joseph y otro de Christo Crucificado. [...]
Un lienzo de nra [nuestra] S™ [sefiora] de Belen de mano de Alesio con
marco dorado. [...] Una cuna dorada con un nifio dormido Romano. [...] Un
relicario con un agnus grande f. 3v [...] Un nifio con un S [San] Juan de
piedra. / Y quatro nifios parados los dos con tunicas y los dos desnudos. /
Un santo christo a la columna con S [San] Pedro y su gallo. / Una imagen de
la limpia concepcién de piedra y su corona de plata. /Un santo christo a la
columna de pasta. /lUn S [San] Thomas de pasta. / Otra imagen de la
concepcion de pasta con su corona de plata. / Dos escritorios grandes
aforrados de cordoban y tachuelas doradas. / Un escritorio pequefo
embutido. / Otro escritorio pequefio pintado. / Otros dos escritorios ordinarios

92



pequenos./ Una frasquera de vidrio. / Quatro baules de pardo y negro. / Un
baul pequefio negro. [...] Un espadin ancho. (AAC. Epoca: Colonial.
Seccién: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Afo: 1674, fs. 3v-4)

Se infiere que el cura también tenia una considerable coleccién de bienes
artisticos y muebles, entre lienzos y esculturas, donde se representaron a
doctores de la iglesia, santos y virgenes; como San ldelfonso, el sefior de la cruz,
la Sefora de Belén y la imagen de la Concepcion. Asimismo, se menciona
algunos muebles de alta calidad como escritorios, frasqueras de vidrio, sillas,
entre otros. Estos bienes artisticos y materiales son un testimonio claro que
durante la doctrina diaria de Quiquijana se utilizaria estas imagenes, cuadros y
esculturas para la ensefianza del cristianismo a la poblacion, ya que al inicio no
se conocia el idioma espanol y las imagenes servian como un método visual de

ensefanza.

Aparte de tener entre sus bienes tejidos, muebles y articulos, también se

mencionan en el inventario la presencia de animales, como

[...] Sinquenta y cinco mulas y machos en qg[ue] entran cinco mulas de
camino con quarenta aparejos lazos sobrecarg® [sobrecargas] y ochenta
costales. / Dos sobremesas de azul y blanco. / Tres sobrecamas de colores
y pallascas. / Tres antepuertas de azul y blanco. / Un exehomo como lamina.
/ Ciento y sesenta y tres cabezas de ganado vacuno chicas y grandes. / Una
caja dorada. / Cien fanegas de trigo en la despensa. / Quarenta faneg®
[fanegas] de mais en la despensa (AAC. Epoca: Colonial. Seccion:
Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Ano: 1674, f. 4)

El cura tenia una gran cantidad de animales de carga, que eran importantes
en la época para el transporte y el trabajo agricola, asimismo, poseia una
considerable cantidad de ganado, exactamente ciento sesenta y tres, que
habrian proporcionado de insumos al cura, acompafiado con las abundantes
provisiones de cereales como el trigo y maiz, que poseia. Estos recursos
agricolas y ganaderos, sugieren que el cura habria obtenido sus alimentos y

provisiones, de los pobladores de Quiquijana, como una especie de tributo.

Por ultimo, en el inventario se menciona una serie de libros que
probablemente sirvieron para llevar a cabo una evangelizacion mas significativa

en la doctrina.

93



Doce tomos de Suares. / Nueve tomos de Vasques. / Dos tomos de Becano.
/ Dos tomos Pasqualgos. / Tres tomos de Diana. / Dos mas q[ue] son el
noveno y decimo. / Mas la suma de Oriana. / Dos tomos de Machado. / Un
herice. / Navarrete. / Lojica de Sanches. / Suinel de Angelis. / S [San] Thoma
de Villanueba / Curso de Rubio en sinco tomos. / Curso complutense en
quatro tomos. / EI Machauco un tomo. / Suma auta de Toledo un tomo. /
Portal un tomo. / Aprecio de la grasia un tomo. / Minerva de Eucharistia un
tomo. / Sermones de cabrera un tomo. / Santoral y Masial de Abendano dos
tomos. / Masial de Salmeron un tomo. / Cathesismo de Pio quinto un tomo
(AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Ano: 1674, f.
4v)
Los libros presentes en los bienes del cura, muestran que Alonso Bravo de
Paredes, tuvo un tipo de instruccién con conocimientos teoldgicos, filoséficos y
de literatura, relacionados con la teologia y la evangelizacién, como los

sermones.

En sintesis, el inventario sirvi6 como un registro de los bienes que poseia
el anterior cura de Quiquijana Alonso Bravo de Paredes. Este inventario
evidenciaria que el clero podia acumular una gran riqueza material como curas
de una determinada doctrina. Esta riqueza comprendia: joyerias, muebles,

lienzos, esculturas, animales, cereales, libros, entre otros.

2.1.2. Reconstruccion hipotética sobre los mecanismos de evangelizacién

en la doctrina de Quiquijana

En la investigacion se realizd el trabajo de campo, que consistio en
entrevistar a pobladores especialmente adultos mayores, con la finalidad de
recrear hipotéticamente la manera de como se realizaba la evangelizacion en la

doctrina de Quiquijana:

La evangelizacién en la doctrina de Quiquijana segun el testimonio de Sutta
(2024) se realizaba de la siguiente manera:

A nosotros nos llevaban al templo para ensefiarnos la doctrina cristiana los

dias miércoles y viernes, nos ubicaban por grupos para que ellos puedan

aprender el Ave Maria, el Padre Nuestro, el Credo, yo Pecador y Jesucristo.
algunos no podian aprender y se quedaban mas tiempo.

Este testimonio oral puede corroborar que los mecanismos de
evangelizacion estaban insertos en las constituciones decretadas en el tercer

concilio limense el cual menciona lo siguiente:

94



y los curas de los indios demas de los domingos y fiestas suyas juntaran la
gente de su pueblo los viernes, y miércoles, y los muchachos, y muchachas
cada dia a la doctrina procurando que no solamente la aprendan en su
propia lengua [...] (AAC. Fondo: Catalogos Antiguos sobre el Tercer Concilio
Limense. Leg. XClI, 1,5, f. 4v)

Como analisis de la cita de archivo el proceso de evangelizacion no
solamente fue en la lengua quechua, sino también en la lengua espafiola, estaba

en la obligacion de los clérigos que se adoctrine en ambas lenguas.

Ahora bien, como recompensa:

El tayta cura tenia un canchén de frutales denominado Frutalcancha, de ahi
el tayta cura recogia las frutas y les repartia de acuerdo al aprendizaje de
los rezos. Si aprendias el Padre Nuestro te correspondia cinco duraznos, si
aprendias la oracién de Jesucristo te otorgaba frutas de partir de quince a
veinte. Al oir el sonido de las campanas los pobladores inmediatamente se
dirigian rumbo al templo, habia pobladores a quienes les gustaba la doctrina
cristiana, en especial a la sefiorita Marcelina Montalvo, quien veiamos que
le apoyaba al tayta cura e incentivaba a la poblacién a aprender dichas
oraciones. En esos tiempos la religion oficial de la doctrina de Quiquijana fue
la catdlica (Angel Sutta, comunicacion personal, 9 de octubre de 2024).

Con respecto al aprendizaje de los rezos del Padre Nuestro, el Ave Maria

o el Credo en las constituciones del tercer concilio limense establecia que:
[...] de no confesar a persona alguna fuera de enfermedad sin que sepa el
credo, Padre Nuestro, Ave Maria, y Mandamientos de la ley de Dios, y a
ninguno casaran sin que se confiesse primero y sepa las dichas oraciones
so pena de que por cada persona que casaren pagar dos pessos (AAC.

Fondo: Catalogos Antiguos sobre el Tercer Concilio Limense. Leg. XClI, 1,5,
f. 4v)

Para que se imparta algun sacramento el hombre andino en este caso el
poblador quiquijanefio tenia que haber aprendido los rezos, el cual era un
requisito muy importante para contraer las nupcias, estaba penado por multa de

dos pesos el desconocimiento de dichos rezos.
En cuanto a la iniciacion en el aprendizaje de la doctrina cristiana:

Primero les ensefiaban a rezar, una vez que aprendian empezaban a
practicar los sacramentos tales como: el bautismo, la primera comunion, la
confirmacién, el matrimonio, la penitencia. Poco a poco les daban clases
mas avanzadas, como por ejemplo la Santa Misa, los mandamientos de la
ley de Dios, la Eucaristia (Angel Sutta, comunicacién personal, 9 de octubre
de 2024).

De igual manera esta cita se complementa con el siguiente estracto del

tercer concilio limense:

95



[...] exortamos y mandamos a los sobredichos padres de familia tengan el
debido cuidado de que sus hijos, y criados vivan en temor de nuestro sefior
recibiendo los sacramentos a sus tiempos, y acudan a los sermones, y
sepan la doctrina, y cosas de nuestra santa fe catholica, no consintiendoles
vivir en pecados (AAC. Fondo: Catalogos Antiguos sobre el Tercer Concilio
Limense. Leg. XCII, 1,5, fs. 8v-9)

Este tipo de practicas dogmaticas se asemejan a los mecanismos que
aplicaban los clérigos en el periodo colonial. “El parroco realizaba la
evangelizacion a nivel del distrito, Quiquijana tiene actualmente 19 comunidades
y 6 anexos. La evangelizacidn era la continuacion de las practicas religiosas que
ellos habian legado de generacién en generacion” (Angel Sutta, comunicacion

personal, 9 de octubre de 2024).

2.2. Balance y reflexiones sobre la funcién de los clérigos en la doctrina
de Quiquijana

La funcion de la doctrina y el desenvolvimiento del clérigo Alonso Bravo de
Paredes, especialmente en la doctrina de Quiquijana entre 1670 y 1760, se
centra en resaltar la importancia del templo San Pedro Apdéstol para la
evangelizacidn de los pueblos naturales en el periodo colonial. Este templo,
construido a inicios del siglo XVII y declarado Patrimonio Cultural, fue
fundamental para la difusién del cristianismo entre los indigenas a través de
diversos mecanismos evangelizadores que involucraron la catequesis, la
ensefanza de doctrinas cristianas, la confesién y el papel activo de los clérigos
en la adaptacion y reinterpretacion de los textos y ritos religiosos. La
documentacion archivistica usada permite dilucidar y dar relevancia a las
estrategias y praxis con que se buscé la conversion religiosa de las diferentes
comunidades indigenas como los ayllus Quiquijana, Queuar, Ussi, Haquechori,

Guacaytaqui, Colca, Mocoraisi, Guaraipata y Cachacallatia.

La evangelizacion en Quiquijana fue un proceso complejo que no solo implicaba
la imposicién de la fe, sino también un trabajo constante de dialogo cultural,
adaptacion doctrinal y formacion espiritual tanto de los indigenas como de los
clérigos. Alonso Bravo de Paredes aparece como una figura clave en esta labor,
actuando como mediador entre la Iglesia y las comunidades nativas, usando la
doctrina como herramienta para establecer un control espiritual y social. La

hipotesis sobre los mecanismos de evangelizacidon reconstruidos en el capitulo

96



afade valor al mostrar como se combinaban las practicas sacramentales, la
educacion religiosa, la construccion simbdlica de espacios sagrados y la

participacion activa de las comunidades en la nueva religiosidad colonial.

En suma, el capitulo construye un balance que reconoce la funcién integral
de la doctrina como vehiculo para la transformacion cultural y espiritual en la
colonia, destacando el rol especifico del templo y del clérigo Alonso Bravo de
Paredes en este proceso de evangelizacion durante un siglo clave en la historia

religiosa andina colonial.

97



CAPIiTULO Il

DESCRIPCION, ANALISIS E INTERPRETACION DE LOS LIENZOS,
ESCULTURAS, RETABLOS DEL TEMPLO COLONIAL DE SAN PEDRO
APOSTOL DE QUIQUIJANA Y LA INFLUENCIA DEL MAESTRO PINTOR
SALVADOR SANDOVAL INCA.

3.1. Importancia de la construccion de los templos en el obispado

peruano

Para hablar sobre el templo de Quiquijana es menester ver el contexto y la

importancia que tuvo la construccién de los templos en el obispado del Cusco:

Los primeros templos que se levantaron en el Peru al verdadero Dios no
pudieron ser suntuosos. La tierra era rica, pero, en los comienzos, solo se
atendia a dotar a las nacientes ciudades de un edificio en donde pudieran
con alguna decencia celebrarse los divinos oficios, la poquedad de estas
primeras iglesias explica que apenas se las mencione en los relatos de la
época y, generalmente, no se da de ellas noticia sino la de haber senalado
los fundadores sitio para las mismas en el reparto de solares. Sin embargo,
no escaseaban las disposiciones dadas a este intento por la Corona y una
de ellas es la Real Cédula que el 8 de Diciembre de 1535, dirigia a Pizarro
la Reina D? [Dona] Juana. En ella se le decia como se habia encargado a
Fray Vicente de Valverde la edificacion de Iglesias, tanto en los lugares

98



habitados por cristianos como en los de los indios y se le ordenaba le diese
todo favor para ello (Vargas, 1953, p.119).

Con la creacion del obispado del Cusco en 1536, se prosigue a la siguiente

accion de construir los templos, con la finalidad de difundir la religion catolica.

En la zona del valle sur del Cusco conocido como la ruta del corredor del
Barroco Jesuitico, esto a raiz que en esta zona los jesuitas administraron en la
época post Mollinedo, el interior de los templos fueron decorados de una manera

grandilocuente, asi mismo con relacién a la estructura arquitectonica:

En casi todos los sectores de nuestra region especialmente en los lugares
fuera de la vida citadina, encontramos la presencia de monumentos
arquitecténicos de caracteristicas muy similares adobe con sélidas bases de
piedra y con bastante exornacion interior. Uno de los aportes es importante
de la Iglesia Catdlica en la época Colonial es el haber construido grandes
monumentos arquitecténicos, edificaciones que ahora representar nuestro
patrimonio, y ademas de su gran valor arquitectdénico, contienen en su
interior los mas valiosos legados de bienes artisticos y culturales [...] Entre
estas edificaciones erigidas por la iglesia se encuentra el Templo San Pedro
de Quiquijana construida en adobe con bases soélidas de piedra (Carrillo,
1995, p. 2).

En cuanto al movil de dotacion de los ornamentos y efigies se realizaba de

la siguiente manera:

De Espana se enviaban ornamentos, imagenes y campanas, pero el edificio
material tenia que construirse aqui y para esto se necesitaban materiales y
obreros. Estos no pudieron ser otros sino los indios y desde un principio se
echd mano de ellos, ahora no, cobrandoles en la mano de obra el tributo que
habian de pagar. Mas adelante, se reglament6é su participacion y Real
Cédula de 24 de Abril de 1550, enviada a la Audiencia de Lima por
Maximiliano y la Reina, establecieron el costo de los templos, especialmente
de las Catedrales, se hiciese por tercias partes, repartidas entre la Real
Hacienda, los espafioles y los indios (Vargas, 1953, pp. 119-120).

Se entiende que, debido a que no se habian establecido maestros artistas
en el virreinato peruano, desde Espafa se traian los diferentes elementos
artisticos. En cuanto a los trabajos de edificacion de los templos se tuvo que

requerir de la participacion de indigenas.

Ahora bien, la primera distribucion de los ornamentos traidos de Espania,

fue registrado por el primer obispo del Peru fray Vicente de Valverde, pues:

99



[...] es el primero que nos habla de lo hecho en esta parte, en su carta al
Emperador, escrita en el Cuzco el 20 de marzo de 1539. El numero de las
que hasta entonces se habian levantado era de siete, no entrando en la
cuenta las de las Provincias de Quito y Popayan: en la ciudad del Cuzco, en
la de los Reyes, en Trujillo, San Miguel, Portoviejo, en Santiago de
Guayaquil y en San Juan de la Frontera de Huamanga. A todas estas
Iglesias, decia Valverde, he distribuido todos los ornamentos que de
alli truxe, proveyendo a cada una, segun necesidad (Vargas, 1953, p.
120).

Con relacion al proceso de construccion de los templos, esto avanzaba

segun el recurso humano y la obtencién de los materiales:

En las ciudades mas importantes del Virreynato la construccion de los
templos avanzé con lentitud, ya se deja suponer que en los pueblos, y en
las doctrinas no procedieron las cosas mucho mejor. Una excepcién la
constituyen los monasterios, pues éstos sélo comenzaron a multiplicarse,
sino que muchos de ellos prometian por su traza rivalizar con los de Espaia
(Vargas, 1953, p. 153).
En las doctrinas solamente se construyeron capillas y ermitas, porque luego
que se asentaron las érdenes religiosas se remplazaron estas capillas por los

templos.

Cuando se establecieron las 6rdenes religiosas, éstas solicitaron terrenos
para edificar sus conventos, para que puedan iniciar el proceso de
evangelizacion y las famosas visitas de extirpacion de idolatrias producto de los

concilios.

En el Cusco, Lima, y Quito, Franciscanos, Dominicos y Mercedarios, se
dieron prisa a construir sus claustros, casi simultdneamente, aun cuando no
puede negarse que en la ciudad Imperial los Dominicos les tomaron la
delantera a las otras Ordenes [...] Todos aspiraban a hacer obra duradera 'y
de capacidad bastante para el incremento que se prometian en el futuro y
como eso exigia buen numero de indios no debieron faltar voces de queja.
El hecho es que Don Francisco de Toledo se le dieron instrucciones en 1568
para que moderase la suntuosidad con que se hacian estos edificios y
evitase las vejaciones que por ello padecian los indios (Vargas 1953, p. 123).

3.1.1. Detalles arquitectonicos del templo San Pedro Apostol de Quiquijana

de Quiquijana

El templo San Pedro Apostol de Quiquijana, ubicado en el distrito de
Quiquijana, de la provincia de Quispicanchi, posee un valor histérico, artistico,

religioso, arquitectdénico y social para la regiéon y nacion en general, siendo

100



reconocido y declarado Patrimonio Cultural de la Nacién por R.M. N° 0928-
1980.ED el 23 de julio de 1980, fue edificado a inicios del siglo XVII, y es

considerado como uno de los mas antiguos del Cusco.

Siendo considerada Quiquijana como un punto estratégico, se construyo
el Templo de San Pedro con una tipologia similar a las otras edificaciones de la
zona, tales como el Templo de Andahuaylillas, el Templo de Huaro y el templo
de Tinta, erigiéndola en adobe con bases de piedra, el templo esta constituido
por una nave alargada y un presbiterio mas elevado, reforzando sus altos muros
con contrafuertes: tienen una torre esbelta y alta adosada al muro de pies toda
de adobe, los accesos del templo son dos siendo el principal el que esta ubicado
en el muro de pies con una portada romanica y un tratamiento sobrio efectuada
en ladrillo, la segunda portada ubicado en el muro de pies con una portada
romanica y un tratamiento sobrio efectuada en ladrillo, la segunda portada
ubicada en la parte lateral hacia el evangelio también esta hecha en ladrillo con
un tratamiento mas austero, la estructura de la cubierta del conjunto del templo
esta hecha con madera con el sistema denominado par y nudillo protegiéndola
finalmente con teja ceramica; el cielo raso conté con pintura sobre el empaste de

yeso, la que se ha perdido en su totalidad. (Carrillo, 1995, p.5).

3.1.2. Evolucién y transformaciéon del templo San Pedro Apéstol de

Quiquijana, a partir de las intervenciones realizadas.

A partir de su fundacién inicial, el templo San Pedro Apdstol de Quiquijana,
establecido como parte del proceso de evangelizacion de los aborigenes, ha
atravesado una serie de modificaciones e intervenciones, los cuales favorecieron
la incorporacion de elementos ornamentales barrocos, como columnas

salomonicas y detalles de estuco.

Entre el siglo XVII - XVIII el templo experimentd una serie de mejoras en
su estructura, anadiéndose nuevas capillas laterales decoradas en el interior con
retablos, pinturas religiosas y altares. Posteriormente, en el siglo XX, el templo
atraveso por nuevas intervenciones incluyendo la fachada y estabilizacion de las

paredes, que fueron dafadas a causa del terremoto de 1950.

101



En cuanto a las intervenciones contemporaneas, en el ano 2014 se inicio
la obra de restauracion y puesta en valor del templo colonial San Pedro Apdstol,
ejecutado por la Direccion Desconcentrada de Cultura de Cusco. En esta
intervencidn se restauraron obras de arte, retablos de madera tallada, seis
retablos de mamposteria de yeso, esculturas, lienzos de la Escuela Cusquefia y
la pintura mural en diversos sectores del templo, concluyendo en el 2019
(MINISTERIO DE CULTURA, 2019).

Actualmente, el templo enfrenta desafios climatolégicos y de desgaste
natural que requieren de una atencion pertinente, en pro de la sostenibilidad del
templo a largo plazo, tomando en cuenta su valor patrimonial y como centro

religioso para la comunidad
3.2. Arquitectura del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana.

El templo de San Pedro Apdstol de Quiquijana se encuentra en la plaza
principal del distrito, por ser un importante centro religioso y social para la

poblacion local y los visitantes en general. El templo se distingue por tener:

[...] una tipologia similar a las otras edificaciones de la zona, erigiéndola en
adobe con bases de piedra, el templo esta constituido por una nave alargada
y un presbiterio mas elevado, reforzando sus altos muros con contrafuertes,
tiene una torre alta adosada al muro de pies toda de adobe (Gudiel, 2007,

p. 11).

Los elementos arquitectdnicos del templo, comprenden:

El volumen se caracteriza por su sencillez, teniendo como elementos
importantes de composicion volumétrica: La torre, cuyo elemento destaca
en el conjunto, el baptisterio y la Sacristia. El presbiterio enfatizado por su
mayor altura en relacion a la nave y los elementos verticales constituidos por
contrafuertes que armonizan la horizontalidad del monumento (Gudiel, 2007,

p.13).
Visual y estructuralmente, la arquitectura religiosa colonial del templo
comprende una disposicion equilibrada y coherente, resaltando tanto su

simbologia y su funcionalidad.

Ademas de ello se tiene el testimonio de Sutta (2024) donde refiere que:

Hace cinco afios lo restauraron y escuche hablar de muy joven que el obispo
Manuel de Mollinedo y Angulo, en una declaracién dijo que era uno de los

102



templos mas hermosos de la region. Es una construccion sorprendente, con
doble adobe, de paredes bien anchas. Los palos del techo del templo son
de uno solo y no son enlazados.

3.2.1. Planta del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana.

La planta del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana es rectangular,
caracteristico de la arquitectura religiosa colonial. Este disefio constituye un
espacio largo y estrecho, dirigiendo la atencién de los feligreses hacia el altar
mayor. De acuerdo con la documentacion de archivo, el templo San Pedro

Apodstol, correspondiente al inventario de la Iglesia Parroquial de Quiquijana:

Es de una sola nave, sin cruceros, formada de adobes toda ella, esepto tres
arcos de cal y ladrillos que forman dos de ellos las portadas y uno arco toral.
Tiene torre del mismo material que el resto del edificio con cuatro campanas,

una de ellas rajada (AAC, Seccién Republicana: 1910. C-XLV, 1,22, f. 2).
Para mayor detalle véase el ANEXO 1. La construccion inicial del templo
San Pedro Apdstol de Quiquijana habria sido en adobe, un material abundante
y accesible en la region. Cabe mencionar que el uso de adobe en las
construcciones coloniales, se debia no solo a la disponibilidad de recursos, sino
también a las técnicas de construccidn asimiladas de las culturas prehispanicas.
Con el tiempo se fueron agregando materiales que reforzaron la estructura del

templo, como el cal y ladrillos, mejorando su resistencia de la construccion.

103



3.2.2. Interior del templo

3.2.2.1. Nave.

Imagen 2: Nave del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

La nave del templo de Quiquijana presenta una planta rectangular. Los
muros estan construidos con adobe y piedra, lo que concede una base sdlida
estructural. En el techo, se pueden apreciar las vigas de madera que sostienen
la cubierta, una técnica tradicional de la época colonial. En la parte central se
puede observar que “[...] de la elevacién se ve el perfil de la nave en un primer
plano con la cobertura a dos aguas, notandose asimismo en un tercer plano la
sobre elevacion del techo que corresponde al presbiterio” (Gudiel, 2007, pp.14-
15).

La nave del templo presenta elementos arquitecténicos y detalles
ornamentales que evidencian la arquitectura y el arte religioso colonial, como las
pinturas murales y lienzos de escenas biblicas y sagradas, el pulpito de madera

y los retablos de estilo barroco ubicados en los laterales de la nave y decorados

104



en pan de oro que dan un aspecto profuso al templo. En el muro testero de la
nave se puede apreciar el altar mayor de estilo barroco, situado tras el arco toral

de medio punto.

3.2.2.2. Cubierta.
Imagen 3: Cubierta del templo San Pedro Apdéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

La cubierta del templo de San Pedro Apdstol de Quiquijana, es una
estructura tradicional de la arquitectura colonial, presenta una estructura a dos
aguas con descanso. Esta formada por vigas de madera dispuestas en un patrén
regular, muestra un trabajo en arte sonado con casetones que contienen mas de

mil medallones de ornamentacién vegetal.

105



3.2.2.2.1. Presbiterio.

Imagen 4: Presbiterio del templo de San Pedro Apodstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El presbiterio es el espacio sagrado donde se realiza la Santa Misa, su
nombre proviene de la funcién que cumple, debido a que es el lugar donde se
ubica el clérigo durante la celebracion de la liturgia. El presbiterio del templo San
Pedro Apdstol de Quiquijana se encuentra en la parte frontal y elevada del
templo, separada de la nave del templo por un arco triunfal. En los muros del
presbiterio se puede apreciar lienzos coloniales de diferentes dimensiones,
ademas de restos de pinturas murales en tempera seca, las paredes laterales
estan compuestas en la base con cal y canto sin mamposteo definido. En la parte
central del presbiterio encontramos una mesa tallada en madera y un podio de

madera.

106



3.2.2.3. Retablo del Altar Mayor.

Imagen 5: Retablo del Altar Mayor del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

En cuanto a la descripcion del detalle artistico, el retablo del altar mayor del
templo San Pedro Apodstol, es el elemento visual mas resaltante del templo,
elaborado con madera de cedro y dorado con pan de oro. Sigue un estilo
plateresco, por la linealidad de las columnas, y su cornisa, con ciertos elementos

del estilo rococo.

En cuanto a la devocion a un santo patron Marzal (1999)refiere, “en el éxito
popular de ciertos cristos, virgenes y santos se a querido ver raices indigenas
milenarias desde una perspectiva un tanto sincretica”(p. 161). Un claro ejemplo

asociado a San Pedro es la existencia de una huaca en la zona donde se ubica

107



el retablo del altar mayor por lo que Jesus le dijo en esta piedra construiras mi

templo.

El retablo del altar mayor presenta tres calles, dos cuerpos, una coronacién
y remate, ademas de un tabernaculo repujado en plata en la parte inferior. La

calle central presenta enchapaduras de plata.

En un inventario del templo de Quiquijana realizado en 1910, el altar mayor

constituia de:

[...] un frontal con falta de pequefas piezas, cinco graderias cuatro
columnas, dos puestas de tabernaculo, sin remate del mismo, dos graderias,
dos columnas con su coronacién y un sagrario. Siete espejos de Venecia,
una coleccién de doce cuadros, representan los apdstoles, otra id [coleccidn]
de ocho, representan la vida del Salvador, cuatro de estos malogrados. Otra
id [coleccion] de diez cuadros que representan los PP [Padres] de la Yglesia
algunos de ellos malogrados. (AAC, Seccion Republicana: 1910. C-XLV,
1,22, . 4).

En el primer cuerpo del retablo del altar mayor, en la calle central, se
encuentra un Cristo crucificado de estilo manierista, flanqueado en lateral
derecho con el lienzo del Doctor San Jerénimo, y por el lateral el izquierdo, San
Gregorio. En el segundo cuerpo, en la hornacina central se encuentra San Pedro
Apostol, con su tiara papal y una cruz pontifical de tres niveles. En el lateral
derecho se encuentra San Agustin de Hipona, mientras que, en el izquierdo, San

Ambrosio.

En la coronacion, en la hornacina central, se encuentra el lienzo de la
resurreccion de Jesus, flanqueado por las imagenes de San Pedro y San Pablo.

Todo el retablo esta rematado por un dosel.

Los lienzos que rodean el retablo mayor, son del pincel de Salvador
Sandoval Inca, quien pinté escenas de la vida de San Pedro, para el templo de

Quiquijana.

108



3.2.2.4. Arco Toral o Triunfal

Imagen 6: Arco triunfal o toral del templo San Pedro Apodstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El templo de Quiquijana presenta un arco triunfal de estilo carpanel,
revestido con yeso. Esta ubicado entre el presbiterio y la nave central, por lo que
divide ambos espacios, definidos como lo sagrado, que viene a ser el presbiterio,

y lo profano, que vendria a ser la nave central.

109



3.2.2.5. Sotacoro y coro.

Imagen 7: Sotacoro y coro del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El coro y sotacoro del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana, forman
parte importante de la estructura arquitecténica del templo, por ser el espacio

litargico y musical.

El sotacoro se encuentra debajo del coro, es el primer espacio al que
acceden los feligreses, actuando como un vestibulo entre el exterior y el interior
sagrado del templo. En este ambiente se puede apreciar la puerta de dos hojas
o doble jamba, con un disefio de paneles y un arco de medio punto que enmarca
la entrada, ademas de algunas imagenes religiosas como la Santisima cruz, el
Santo Sepulcro y algunas pinturas religiosas en ambos lados del sotacoro, que

corresponden a San Anastasio, San Blas, San Leon Magno y San Ambrosio.
En cuanto a la decoracion:

[...] de la iglesia de Zurite en los arcos del sotacoro también presenta las
mismas puntillas de encaje que en Quiquijana; aqui son elemento

110



predominante. Tiene ademas cuadrifolias en las enjutas y grandes
rosetones en el tumbado (Meza y Gisbert, 1982, p. 242).

En cuanto al coro alto, construido en madera y con barandilla con
balaustres también de madera que rodea el coro en forma de “U”. El coro se
eleva sobre el sotacoro del templo, ideal para la produccion de la musica y los
canticos en la celebracion de la liturgia. En el muro que esta detras del coro, se
puede observar un pequefio vano cuadrangular, que ilumina el espacio con luz

natural.

3.2.2.6. Pulpito.
Imagen 8: Pulpito del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El pulpito del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana, es una obra artistica
colonial, ubicado en el muro lateral izquierdo del templo, el cual destaca por sus
detalles barrocos y ornamentacion profusa. Este pulpito, tallado en madera y

dorado en pan de oro, fue disefiado para realizar las homilias y la catequesis de

111



los aborigenes, durante la evangelizacion en la colonia. En su estructura se
incluye siete elementos: feston, base, tasa o catedra, cornisa, antepecho,
tornavoz y remate. En la tasa del pulpito se puede apreciar filigranas y
columnillas que dividen la tasa en cuatro espacios, enmarcados en arcos de
medio punto, resaltando en uno de ellos la imagen de San Pedro Apéstol. En el
antepecho se puede apreciar la imagen de San Dionisio, primer obispo de Paris
y martir, conocido como Apodstol de las Galias. El antepecho esta superado por
el simbolo de las llaves y la mitra pontifical de San Pedro Apdstol, a quien esta

advocado el templo de Quiquijana. Todo el pulpito esta rematado por un dosel.

3.2.2.7. Sacristia.

Imagen 9: Sacristia del templo de San Pedro Apdéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

La sacristia es el espacio donde se guardan los objetos utilizados durante
las misas liturgicas, por lo que se ubica cerca al altar mayor del templo, no siendo

accesible para el publico en general. Contiene elementos sagrados, como

112



relicarios, ornamentos liturgicos, estolas y las vestimentas ceremoniales del

clérigo encargado de celebrar las misas, resguardados en armarios o alacenas.

En el afio 1910, en la sacristia del templo existian diferentes ornamentos y
objetos, indicados en el Inventario de la iglesia parroquial de Quiquijana: “En la
sacristia hay un armario grande y dos pequefias para guardar ornamentos, una
alasena con chapa y llave, una pila de piedra negra, un escaparate, un facistol,
un teneblero”. (AAC, Seccion Republicana: 1910. C-XLV, 1,22, f. 5).

En la parte superior, la sacristia posee frisos policromados con
medallones que contienen el anagrama “IHS” (lesus Hominum Salvator, que
significa "Jesus, Salvador de los hombres). Debajo se puede apreciar dos
imagenes en bulto contenidas en nichos, en el lado izquierdo se encuentra la

Virgen de la Soledad, mientras que en el lado derecho la Virgen Asunta.

Asi mismo la sacristia presenta pintura mural donde se aprecia elementos
vegetales, falsos medallones, tapizados, el cual da cuenta de la importancia que

tuvo la pintura mural en el sur andino.
3.2.2.8. Baptisterio.

El baptisterio es el pequeno espacio utilizado para la celebracion del primer
sacramento, el bautismo, un rito de adopcién y admision del cristianismo, que
representa el comienzo de una vida nueva como disipalo de Jesucristo. El

elemento central del baptisterio del templo es la pila bautismal.

113



Imagen 10: Pila bautismal del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

La pila bautismal, compuesta por un pedestal y un vaso, esta elaborada en
piedra tallada y decorada con relieves. Dicho pedestal esta situado sobre una
plataforma elevada, presenta una base circular que se ensancha hacia abajo, de
donde se eleva un pequeno fuste que sostiene el vaso de la pila bautismal, el
cual esta policromado con tonos rojizos sobre una basa azul y con motivos
florales, lo que afiade arte y color a la pila bautismal. Asimismo, el vaso presenta
lazos blancos que podrian haber sido colocados por la celebracion de un
bautismo reciente. Finalmente, en la parte posterior se puede apreciar una
ventana con barrotes, que permiten la iluminacién natural del baptisterio. La pila

bautismal segun las caracteristicas que presenta es de estilo Neoclasico.

114



3.3.3. Exterior del templo.
3.3.3.1. Imafronte y Cruz Atrial.

Imagen 11: Imafronte del templo San Pedro Apoéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El imafronte del templo San Pedro Apodstol de Quiquijana, evidencia
elementos estéticos de la tradicion espafola con influencias locales, tales como

elementos vegetales, caracteristico de la arquitectura colonial andina.

La estructura, sencilla y austera, se extiende horizontalmente en el espacio,
construida con adobe sobre una base de piedra, que otorgan solidez a toda la
estructura del templo, presenta paredes con un tono de color albo. En el centro

se ubica la entrada principal o portada de fieles del templo.

115



Imagen 12: Portada de fieles del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

La Portada de fieles, elaborado en ladrillo, presenta un arco de medio
punto, flanqueado por columnas sencillas en cada lado que refuerzan la entrada
al templo. La entrada principal esta enmarcada por un frontén triangular que
adorna la parte superior, decorado con motivos religiosos y ornamentales, y
pintado con colores vibrantes como el rojo, verde, azul y amarillo. Resalta las
imagenes de San Pedro, a quien esta advocado el templo de Quiquijana y la
Virgen de la Candelaria o Virgen Purificada con su manto, ambas enmarcadas
en medallones. En el hastial se puede apreciar una concha venera coronada con

la figura de un amorcillo.

Debajo del frontdn triangular se ubicada una franja horizontal que separa el
frontdn de la puerta, donde se encuentra una inscripcion en espanol, que indica:
“ALABADO SEA EL SANTISIMO SACRAMENTO DE LA ALTAR | LA VIRGEN
CON”. Tal inscripcion esta rodeada en los laterales con decoraciones florales
estilizadas. Ademas, en cada lado del frontén se observan medallones en cuyo

centro contienen el simbolo de las llaves entrecruzadas o puestas en sotuer, que

116



representan las llaves del reino de los cielos, coronada con la tiara papal

pontifical de San Pedro. La portada de fieles es de estilo neoclasico.

Otro elemento religioso y simbolico del templo es su cruz atrial que se

encuentra delante de la fachada principal, pero fuera del cerco perimetral.

Imagen 13: Cruz atrial del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

La cruz atrial del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana, es una escultura
tallada en piedra y elevada sobre un pedestal de tres niveles con base cuadrada.
La cruz atrial es un simbolo central en el cristianismo, ademas de ser uno de los
primeros elementos que los aborigenes veian al acercarse al templo y en
algunos casos servia como un punto de encuentro para la poblacion, por ser un

simbolo de fe y una herramienta de evangelizacion.

3.3.3.2. Cerco Perimetral.

El cerco perimetral del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana, integra
toda la estructura metélica que se extiende a lo largo del perimetro del templo,

permitiendo su visualizacién desde el exterior, mientras que lo separa de la calle.

117



3.3.3.3. Torre Campanario.

Imagen 14: Torre campanario del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

En los templos la torre campanario es una estructura alta disefiada para
albergar las campanas, usadas para convocar a los feligreses. Esta estructura

puede estar adosada o exenta al templo.

El templo colonial de San Pedro Apdstol de Quiquijana, en el margen
derecho, presenta una torre campanario adosada, es decir que esta unida al
templo y comparte algunas paredes laterales. La torre campanario, de estilo
renacentista, es uno de los elementos mas importantes de toda la estructura
arquitectonica del templo, el cual resalta por su altura y vigorosidad. En toda la

estructura se distingue claramente dos cuerpos:

La base de la torre y el campanario con vanos de arcos de medio punto
hacia los cuatro lados de las fachadas. Se puede afirmar que la estructura
de la torre es independientemente a la estructura de la nave, por la

118



existencia de la pequefia junta de construccién que se percibe en el pasaje
de acceso a la torre. Sus fachadas tienen un perfil lleno y continuo desde la
cabecera del campanario hasta la base de la misma, acentuados por los
vanos de arco de medio punto del campanario y los pequefios vanos
rectangulares en el primer cuerpo a excepcion de la fachada oeste y sur

(Gudiel, 2007, p. 15).
La torre campanario, ademas de contener las campanas, también
representa un simbolo de permanencia de la fe de los pobladores de Quiquijana,
puesto que, la funcidn principal de la torre campanario fue reunir a los aborigenes

para escuchar la palabra de Dios, como lo hacen muchos creyentes hoy en dia.

Contiguo a la torre campanario se puede apreciar la fachada de pie de nave

del templo.

Imagen 15: Fachada de pie de nave del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

La fachada de pie de nave muestra en un estilo neoclasico, con elementos

clasicos como columnas y arcos, pintados en un tono claro con detalles en color

119



terracota. La parte superior de la fachada se encuentra protegida por un tejado

a dos aguas.

En el centro de la fachada se aprecia la portada de ladrillo compuesta de
un cuerpo, el remate y dos calles, acompanada en los laterales por dos columnas
pareadas. La puerta, de dos golpes, presenta un arco de medio punto con
dovelas de ladrillo y rematadas con roscas en cuyas enjutas existen dos
hornacinas con arcos de medio punto. Sobre el arco se enmarca un

entablamento o cornisamento sencillo coronado por un frontdn triangular, el cual:

[...] estéa constituido por un elemento central, que es una hornacina de medio
punto provista por dos columnas laterales que terminan en una cornisa.
Encima de este remate hay un vano de ventana que da hacia el sotacoro
hasta el sector izquierdo de la nave se observa el bloque del baptisterio que
tiene en la parte central un vano de ventana tapiado (Gudiel, 2007, p. 15).

Los elementos arquitectdnicos reflejan la combinacién estética del templo
de San Pedro Apdstol de Quiquijana, convirtiéndolo no solo en un centro de culto,

sino también en un testimonio del arte religioso en el contexto andino colonial.
3.3.3.4. Techumbre

El techo o techumbre también forma parte importante de la estructura
arquitectonica de los templos. Cumple dos funciones: primero, proteger el templo
de posibles dafios como los cambios climaticos, y segundo, complementar el
estilo estético y visual de la estructura del templo. La techumbre del templo San
Pedro Apédstol de Quiquijana, de teja sobre una estructura de madera, presenta
un orden de par y nudillo, con tirantes sostenidos por ménsulas de madera que
sobresalen por las cabeceras de los muros izquierdo y derecho. La superficie del
techo en la parte interior, después de la restauracién del afio 2019, exhibe la
técnica del estuco, compuesta por sulfato de calcio (yeso) y agua, el cual esta
se enchacla con el carrizo y se reviste con la mezcla del yeso con agua que

gradualmente se ira fraguando.

Anteriormente las paredes y el techo del templo eran totalmente
policromadas al igual que otros templos rurales, como, por ejemplo,

Andahuaylillas y Chinchero. Sin embargo, debido al deterioro, hoy en dia solo se

120



puede apreciar algunos vestigios de las pinturas murales en lugares

determinados.

El desarrollo de la pintura en el Cusco se dio en los inicios de la época
colonial, donde el Cusco recibié a un grupo de pintores hispano-flamenca, cuya
influencia en el arte local aun no se ha establecido completamente. Los primeros
registros de artistas en la ciudad datan de “1545, cuando Juan Gutiérrez de
Loyola, Juan de Fuentes y Francisco de Torres trabajaban como pintores y
doradores en la iglesia principal. Alrededor de 1565, se tiene constancia de la
presencia del pintor Pedro de Caceres, y poco después de Diego Rodriguez,
Sebastian Marquez, Juan Ponce y el Florentino Pedro de Santangel” (Milla, 1998,
p. 375).

Para este caso, los artistas desempefiaron un papel importante en la
elaboracién de las primeras obras de arte religiosas en la ciudad, sirviendo como

precursores de la conocida escuela cusquefa de la pintura.

121



3.4. Lienzos del templo de San Pedro Apéstol de Quiquijana.

3.4.1. Lienzo de San Pedro

Imagen 16: Lienzo de San Pedro Apdstol del templo San Pedro Apodstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico del lienzo

El lienzo muestra a San Pedro, un personaje central en la iconografia cristiana,
conocido como el primer Papa. San Pedro fue uno de los apdstoles mas
importantes en la iglesia catdlica, cuya representacion iconografica presenta

unas llaves que lo definen como el guardian de las llaves del reino de los cielos.

Descripcion iconografica

El lienzo de San Pedro, ubicado en el presbiterio del templo, esta elaborado en
un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles ornamentales que rodean
la pintura. San Pedro lleva una tunica blanca con un manto rojo que cubre su

hombro derecho. Ademas, esta rodeado por un halo de luz alrededor de su

122



cabeza. Su postura refleja devocion con una mano en el pecho y en la otra una

llave. En la parte posterior se puede apreciar un paisaje y un templo.
Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el
alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es el pintor

Salvador Sandoval Inca.
3.4.2. Lienzo de Santiago el Menor apodstol

Imagen 17: Lienzo de Santiago el Menor Apéstol del templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis Iconografico

Santiago el Menor Apodstol, conocido como un patrén de las causas
imposibles, es representado como un hacha que recuerda su martirio. Su
presencia en el templo inspira a los fieles recurrir a Santiago el Menor Apdstol
en tiempos de necesidad.

123



Descripcioén iconografica.

El lienzo de Santiago el Menor Apdstol, ubicado en el presbiterio del templo,
esta elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles
ornamentales que rodean la pintura. Santiago el Menor Apdstol lleva un hacha
en la mano izquierda y un libro en la derecha, haciendo alusion a su martirio y
su relacion con las escrituras. Presenta un habito oscuro con un manto dorado
que lo cubre. Alrededor de su cabeza se puede apreciar un halo de luz, lo que
indicaria su santidad y representacion divina. En el fondo se aprecia un paisaje

sencillo con vegetacion.
Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el
alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es el pintor

Salvador Sandoval Inca.

3.4.3. Lienzo de Santiago Peregrino

Imagen 18: Lienzo de Santiago Peregrino del templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana.

124



Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

Santiago Peregrino, es una de las representaciones mas populares del
apostol Santiago el Mayor, o Santiago Matamoros. Suele ser pintado con un
bordon o baston, una calabaza para liquidos, que cuelga del bordén, un
sombrero, y la esclavina, una especie de capa o manto. La peregrinacion de
Santiago, no solo representa una voluntad fisica, sino también un camino hacia

la verdad y la fe.
Descripcion iconografica

El lienzo de Santiago Peregrino, ubicado en el presbiterio del templo, esta
elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles
ornamentales que rodean la pintura. El lienzo representa a Santiago con una
expresion tranquila y serena. Presenta una tunica marrén con una capa del
mismo tono, y un sobrero que lleva en la espalda, mientras que, en su mano
derecha sostiene una lanza, caracteristico de Santiago Matamoros. Alrededor de
su cabeza se aprecia un halo de luz. En el fondo del lienzo se aprecia un paisaje
rural, con imagenes que parecen representar parte del camino que recorre como

montanas y arboles.
Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

3.4.4. Lienzo de Santo Tomas Apéstol

Imagen 19: Lienzo de Santo Tomas Apdstol del templo San Pedro Apdéstol de

125



Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

Santo Tomas Apodstol, uno de los doce apdstoles de Jesus, suele ser
representado como el rostro joven y un aspecto tranquilo, ademas de una nariz
prominente y cabello oscuro. Eleva su mano derecha como un gesto tras la
incredulidad inicial de la resurreccion de Jesus y mas tarde la Asuncion de la
Virgen Maria. Por lo que, su iconografia recuerda a los fieles la importancia de

la fe, incluso en medio de la duda.
Descripcion iconografica

El lienzo de Santo Tomas Apdstol, ubicado en el presbiterio del templo,
esta elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles
ornamentales que rodean la pintura. El lienzo representa a Santo Tomas Apodstol,
con un rostro joven y sereno, levantando la mano derecha, y con el cuerpo
girando hacia la izquierda. Viste una tunica oscura y un manto en tono rojizo,
rodeado por un halo de luz alrededor de su cabeza. En el fondo se apreciar un

paisaje rural con templos y vegetacion.

126



Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

3.4.5. Lienzo de San Andrés.

Imagen 20: Lienzo de San Andrés del templo San Pedro Apodstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

Iconograficamente San Andrés, uno de los doce apodstoles de Jesus, es
acompanado con una cruz en forma de “X” o sotuer, debido a que él mismo pidi6
ser crucificado en una cruz diferente a la de Jesus, por no considerarse digno de
morir como su maestro. Su iconografia representa el sacrifico y humildad,

inspirando a los fieles a seguir su ejemplo de abnegacién y devocion a Cristo.
Descripcion iconografica

El lienzo de Santo Tomas Apdstol, ubicado en el presbiterio del templo,

esta elaborado en un estilo barroco y enmarcado en dorado con detalles

127



ornamentales que rodean la pintura. En el lienzo, San Andrés, lleva su cruz en
forma de “X”, recordando su martirio atado a la cruz. Viste una tunica verde
oscura, con una capa rojiza también en tono oscuro. Alrededor de su cabeza se

aprecia un halo de luz.
Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

3.4.6. Lienzo de la Virgen Purificada

Imagen 21: Lienzo de la Virgen Purificada del templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

La Virgen Purificada, también conocida como Nuestra Sefiora de la

Candelaria, es una advocacion mariana, que suele ser representado con velas

128



encendidas, que significa la luz que guia y purifica. Asi mismo, es representada
llevando en su brazo al Nifio Jesus. Su iconografia representa la purificacion y

luz espiritual que deriva de Cristo.

Descripcion iconografica

El lienzo de la Virgen Purificada, ubicado en el presbiterio del templo,
presenta un marco dorado que circunda la pintura. En el centro del lienzo, se
encuentra la imagen sagrada de la Virgen Purificada, vestida con un manto
dorado y adornada y enmarcada por un fondo de flores que representa la
naturaleza y fertilidad. Alrededor de la Virgen se puede apreciar cuatro angeles
pequenos que la acompanan, dos de ellos la coronan como reina de los cielos.
En las esquinas del lienzo se puede apreciar tres angeles musicales y un pastor

en actitud ferviente con un pequefio cordero.

Estilo

El lienzo es de estilo barroco. El autor es anénimo, es del siglo XVII.

3.4.7. Lienzo de San Antonio Abad

Imagen 22: Lienzo de San Antonio Abad del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

129



Analisis iconografico

La iconografia de San Antonio Abad, muestra a un Santo anciano conocido
como San Anton, el padre del monacato y protector de las tentaciones
demoniacas. Generalmente los elementos iconograficos que lo acompanan son
el baston en forma de Tau “T”, asociada a la cruz, un cerdo, relacionado a la
proteccion de los animales, y el fuego, que hace referencia a las tentaciones de

la cual protegia a los fieles.
Descripcion iconografica

El lienzo de San Antonio Abad, ubicado en el presbiterio del templo,
presenta un marco dorado con chorcholas (hojarasca) que circunda la pintura.
San Antonio Abad esta representado con una barba larga y canosa. Viste un
habito azul cubierto por un manto rojizo oscuro, en su mano sostiene un libro,
que simboliza su sabiduria y dedicacion al estudio de las escrituras y vida
ascética. Alrededor de su cabeza se aprecia un halo luminoso, una

representacion divina como hombre Santo que vivié en comunion con Dios
Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

130



3.4.8. Lienzo de San Pablo de Tarso.

Imagen 23: Lienzo de San Pablo de Tarso del templo San Pedro Apostol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

San Pablo de Tarso es un personaje decisivo en los inicios del cristianismo
durante la época apostdlica, por ser el primer teélogo que sintetiza la doctrina
cristiana. Uno de sus atributos mas caracteristicos es la espada que representa

su martirio, cuando fue decapitado en Roma.
Descripcion iconografica

El lienzo de San Pablo de Tarso, ubicado en el presbiterio del templo,
presenta un marco dorado con chorcholas que circunda la pintura. En el lienzo
se representa a San Pablo de Tarso, con una cabeza alargada y barba, cubierto
con una tunica blanca y un manto rojo. En la mano derecha lleva la espada que
simboliza su martirio. De su cabeza emana un halo de luz que simboliza su

iluminacién divina y su papel importante en la difusion del cristianismo.

131



Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

3.4.9. Lienzo de San Juan Bautista.

Imagen 24: Lienzo de San Juan Bautista del templo San Pedro Apoéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

San Juan Bautista, primo de Jesus e hijo de Isabel y Zacarias, fue un
profeta del Antiguo Testamento. Suele ser representado con un cordero, simbolo
que recuerda la palabra de Cristo “He aqui el Cordero de Dios, que quita el
pecado del mundo”. En otros casos aparece apoyado sobre el tronco de un arbol,

de donde sale una rama en la que apoya un libro.
Descripcion iconografica

El lienzo de San Juan Bautista, ubicado en el presbiterio del templo,
presenta un marco dorado con chorcholas que circunda la pintura. San Juan

Bautista esta representado con un rostro joven y una barba, viste una tunica

132



oscura y un manto rojizo. Alrededor de su cabeza se aprecia un halo de luz. En
Su mano izquierda sostiene un tronco seco, mientras que, en su mano derecha,

sostiene un libro que representa su sabiduria y relacion con el evangelio.

Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

3.4.10. Lienzo de San Simon.

Imagen 25: Lienzo de San Simoén del templo San Pedro Apostol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

El Apéstol San Simén, también conocido como Simén el Zelote o Simén el
Cananeo, fue uno de los doce apdstoles de Jesus. Suele ser representado
portando un libro y una sierra, simbolo de su martirio, debido a que, segun la

tradicién cristiana, fue martirizado siendo cortado en dos con una sierra.

133



Descripcion iconografica

El lienzo de San Simon, ubicado en el presbiterio del templo, presenta un
marco dorado con chorcholas que circunda la pintura. San Simon esta
representado con un rostro joven y barba, rodeado por un halo de luz en su
cabeza. Viste una tunica oscura y un manto rojo también en tono oscuro. En sus
manos lleva una sierra, como simbolo de su martirio. Alrededor de su cabeza se

puede apreciar un halo de luz.
Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

3.4.11. Lienzo de San Longinos.

Imagen 26: Lienzo de San Longinos del templo San Pedro Apéstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

134



Analisis iconografico

San Longinos, segun la tradicion cristiana, es conocido por haber
atravesado el costado de Jesus con una lanza, causandole una herida de donde
broto sangre y agua. Este acto, aunque inicialmente de violencia, se convierte
en un simbolo de fe y conversion, ya que Longinos se convierte al cristianismo

después de contemplar la muerte de Cristo.

Descripcion iconografica

El lienzo de San Longinos, ubicado en el presbiterio del templo, presenta
un marco dorado con chorcholas que realza la pintura. En el lienzo San Longinos,
sostiene una larga lanza en su mano derecha, como simbolo de su conversion
cristiana. Lleva un atuendo oscuro con una capa roja, alrededor de su cabeza se

aprecia un resplandor o halo de luz que se atribuye a su santidad.
Estilo

El lienzo es de estilo manierista, por el acartonamiento de las vestiduras y el

alargamiento del cuerpo del Santo. Pertenece al siglo XVIII. El autor es anénimo.

135



3.4.12. Lienzo de la enfermedad de Lazaro.

Imagen 27: Lienzo de la enfermedad de Lazaro del templo San Pedro Apdéstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

La enfermedad de Lazaro, es un episodio biblico relatado en el evangelio
de San Juan. Este evangelio relata una enfermedad grave que tuvo Lazaro, por
lo que sus hermanas envian un mensaje a Jesus por su ayuda. Jesus, acude

varios dias después, encontrando a Lazaro ya fallecido y sepultado.
Descripcion iconografica

El lienzo de la enfermedad de San Lazaro, ubicado en el presbiterio del
templo, presenta un marco dorado que realza la pintura. En el centro del lienzo
se aprecia a Lazaro, acostado en su lecho con signos de debilidad y agonia. Se
encuentra acompanado por mujeres y hombres que buscan atenderlo y cuidarlo.
La ausencia de Jesus afade un tono de angustia e incertidumbre al lienzo,
reflejando un momento de dolor. En el fondo se aprecia un entorno domestico

con detalles de mobiliario y elementos de la época.

136



Estilo

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Serie que

fue pintada durante los afios de 1650 a 1659.

3.4.13. Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de
Lazaro.

Imagen 28: Lienzo donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de
Lazaro, del templo San Pedro Apostol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

La escena donde Cristo se conmueve ante el dolor de las hermanas de
Lazaro, se basa en el evangelio de Juan (11:33-35), cuando Jesus llega a
Betania después de la muerte de Lazaro y encuentra a sus hermanas, Marta y
Maria, profundamente desoladas. Jesus al ver su dolor se conmueve vy llora,
mostrando su compasion y humanidad. Este acto refleja un vinculo entre lo divino

y lo humano.

137



Descripcion iconografica

El lienzo, ubicado en el presbiterio del templo, presenta un marco dorado
que circunda la pintura. Se puede apreciar a Jesus, con una tunica azul y un
manto rojo, desprendiendo un halo de luz alrededor de su cabeza, como simbolo
de su santidad y divinidad. Junto a él, las dos hermanas de Lazaro, una de pie y
otra arrodillada, ambas mirando a Jesus con esperanza y desesperacion. En el

fondo se nota observadores que aprecian la escena.
Estilo

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Fue pintado

despues del terremoto de 1650 y concluido en el afio 1659.

3.4.14. Lienzo de la resurreccion de Lazaro.

Imagen 29: Lienzo de la resurreccion de Lazaro, del templo San Pedro Apéstol
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

138



Analisis iconografico

El relato de la resurreccién de Lazaro, se detalla en el evangelio de Juan
(11:1-44). Después de expresar su conmocion por el dolor de las hermanas de
Lazaro, Jesus, se dirige al sepulcro, donde primero reza y ordena a Lazaro que
salga de su tumba, quien resucita, aun envuelto en vendas funerarias. Este
milagro de Jesus, transmite un mensaje piadoso de la victoria sobre la muerte a

la humanidad.

Descripcion iconografica

El lienzo de la resurreccidén de Lazaro, ubicado en el presbiterio del templo,
presenta un marco dorado que realza la pintura. La composicion principal del
lienzo se centra en la escena de la resurreccion de Lazaro, mostrando a Jesus
con un rostro de solemnidad y compasion, rodeado por un halo de luz en su
cabeza y vistiendo un habito oscuro con un manto blanco. Lazaro, en una postura
sentada, es ayudado a despojarse de sus vendas funerarias, mientras otros
espectadores, entre los discipulos y la comunidad, observan la escena con

gestos de asombro.

Estilo

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Data del afio
de 1659.

139



3.4.15. Lienzo donde se levanta el sudario de Lazaro.

Imagen 30: Lienzo donde se levanta el sudario de Lazaro, del templo San Pedro
Apostol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

Después de la resurreccion de Lazaro, Jesus indica: “Desatadlo y dejadle
ir", es en ese momento que se empieza a quitar el sudario. Este hecho puede
entenderse como la liberacion de Lazaro de la muerte, no solo como un milagro
biblico, sino también como la redencion, resurreccion y la promesa de la vida

eterna.
Descripcioén iconografica

El lienzo donde se levanta el sudario de Lazaro, ubicado en el presbiterio
del templo, presenta un marco dorado que realza la pintura. En el centro se
encuentra Lazaro, sentado, envuelto en un sudario blanco, mirando a Jesus,
mientras es despojado de dicho sudario. Jesus se encuentra de pie, en el lado
derecho, con una expresion de calma, mirando al cielo y las manos juntas. Lleva

un manto en tono rosado y una tunica azul oscuro. Alrededor de su cabeza se

140



aprecia un halo de luz. Las hermanas de Lazaro estan presentes en la escena,
con las manos extendidas hacia él, una de ellas, arrodillada y la otra hermana de
pie. En el fondo se puede apreciar espectadores y discipulos de Jesus, algunos

con expresiones de asombro y otros con reverencia.

Estilo

El lienzo es de estilo barroco, del pincel de Salvador Sandoval Inca. Pertenece
al afno de 1659.

3.4.16. Lienzo de San Vicente Ferrer.

Imagen 31: Lienzo de San Vicente Ferrer, del templo San Pedro Apostol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

141



Analisis iconografico

San Vicente Ferrer, fue un Santo Dominico, conocido por su rol como
predicador y su dedicacion a la lucha contra el mal. Realiz6 varios milagros
alzando su dedo indice, por lo que suele ser representado con el dedo indice

alzado hacia el cielo y un par de alas en su espalda.
Descripcion iconografica

El lienzo de San Vicente Ferrer, ubicado en el presbiterio del templo,
presenta un marco dorado que realza la pintura. San Vicente Ferrer aparece
vestido con el habito tradicional de la orden de los Dominicos, con una tunica
blanca y una capa negra. Las alas que adornan su espalda lo convierten en un
Angel del Apocalipsis, nombre que se atribuye a los predicadores por su labor
en el mundo. En su mano derecha sostiene un rosario que cuelga de su cintura,
mientras que, en la izquierda sostiene un libro con escrituras. En la parte superior
se encuentra la Virgen Maria, acompafnada por figuras angelicales en actitud de
vuelo sosteniendo unas trompetas. Al costado de la Virgen Maria, resalta la
imagen de Cristo, sosteniendo un objeto similar a un trinche. En la parte inferior
del lienzo se observa un sobrero rojo, una mitra papal y un pequefo nifio en

posicion de cuclillas mirando a San Vicente Ferrer.

3.4.17. Lienzo de Jesus Salvador del Mundo o Cristo Salvador

Imagen 32: Lienzo de Jesus Salvador del Mundo, del templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana.

142



Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

La imagen de Jesus Salvador del Mundo, es una de las iconografias
cristianas mas veneradas por los catélicos, puesto que, representa a Cristo en
su papel como salvador y protector de toda la creacion, resaltando su victoria

sobre el pecado y la muerte.

Descripcioén iconografica

Ellienzo de Jesus Salvador del Mundo, ubicado en el presbiterio del templo,
presenta un marco dorado que realza la pintura. En el lienzo Jesus esta
representado con un rostro sereno, reflejando su rol como salvador y protector
de la humanidad. Viste una tunica roja sencilla con un manto azul; el rojo
simboliza su sacrificio, mientras que el azul representa su divinidad y autoridad
celestial. Alrededor de su cabeza se puede apreciar un halo de luz, como simbolo
de su divinidad. Con su mano derecha, Jesus realiza un gesto de bendicién,
mientras que, en su mano izquierda sostiene un orbe, o globo terraqueo,

coronado por una cruz.

143



Estilo

El lienzo es de estilo arcaizante por carecer de perspectiva, es de autor
anonimo, y se remonta a los primeros afios del siglo XVI, es probable que sea
uno de los primeros lienzos, que tuvo como finalidad didactica, y dar a conocer

al hombre andino que cristo es el salvador del mundo.

3.4.18. Lienzo de San Francisco de Asis.

Imagen 33: Lienzo de San Francisco de Asis del templo San Pedro Apéstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

San Francisco de Asis, suele ser representado con su habito franciscano,
caracteristico de la orden que fundod, de color marrén atado a la cintura con un
cordon de tres nudos, lo que simboliza los votos de pobreza, castidad y
obediencia. Asimismo, es representado con estigmas, en sus manos y pies, un
crucifijo, por su devocion a la Pasion de Cristo, una calavera, recordando la
practica de “memento mori’ (recordar la muerte) y una biblia, como simbolo que

representa su dedicacion a las escrituras.

144



Descripcion iconografica

El lienzo de San Francisco de Asis, esta ubicado en el presbiterio del
templo. En el lienzo San Francisco, presenta un habito marrén oscuro, propio de
la Orden de los Franciscanos, como simbolo de su humildad y pobreza. Lleva en
la mano derecha un crucifijo, el cual contempla con una profunda devocion,
reflejando su amor por el sacrificio redentor de Cristo. En la parte inferior se
aprecia una calavera, simbolo de la muerte y la transitoriedad de la vida, junto a

un libro o una biblia.

3.4.19. Lienzo de la Virgen de la Inmaculada Concepcion.

Imagen 34: Lienzo de la Virgen Inmaculada Concepcién del templo San Pedro Apdstol
de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis iconografico

La imagen sagrada de la Virgen de la Inmaculada Concepcion, es una

advocacion mariana, conocida también como la Purisima Concepcion.

145



Representa a la Virgen Maria sin pecado original desde el primer instante de su
concepcion. Suele estar rodeada por atributos celestiales, como rosas que
simbolizan su pureza, un halo de luz con rayos dorados, que emanan de la figura,
una media luna y angeles a sus pies. En el mundo andino se relaciona con la

luna o “Killa”, por lo que, en sus elementos iconograficos aparece una luna.

Descripcion iconografica

El lienzo de la Virgen Inmaculada Concepcion, ubicado en el presbiterio del
templo, presenta un estilo manierista. En la obra, la Virgen presenta un rostro
sereno con una expresion de dulzura y compasion, con las manos juntas en
sefal de oracion. Viste una tunica rosa con un manto azul turquesa con un
bordado dorado, que simboliza el cielo y su conexién divina. La Virgen se
encuentra de pie sobre una media luna gris, con las puntas hacia arriba, mientras
los angeles sostienen el manto y la tunica. En el fondo se aprecian nubes con un

cielo radiante, dando un efecto celestial y divino.

Este lienzo pertenece al pincel de Bitti, teniendo en cuenta las proporciones

del cuerpo, el rostro rafaelesco, y la utilizacion de los colores frios.

En el ande era muy importante la utilizacién de advocaciones marianas que
menciona en sus tomos el jesuita Diego de Avendaio en el tomo sexto el cual,
[...] contiene muchas cosas peculiares para el gobierno espiritual y temporal del
virreinato del Peru [...] por ejemplo, sobre la procesion del verbo de Dios, la
gracia de Cristo, el culto mariano (Armas, 1999, p. 216). A raiz de estos tratados
que plantea el jesuita en mencién fue el empleo de advocaciones marianas como

vehiculo de evangelizacion en los templos rurales.

146



3.4.20. Lienzo de la Virgen Maria y el niflo Jesus con los Santos fundadores
de las o6rdenes religiosas.

Imagen 35: Lienzo de la Virgen Maria y el nifio con los Santos fundadores de las
ordenes religiosas.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.
Analisis Iconografico

El lienzo de la Virgen Maria y el nifio Jesus, junto a los santos fundadores
de las ordenes religiosas, muestra la exaltacion y el poder celestial de la Virgen
Maria, como la Reina del Cielo y como intercesora entre Dios y la humanidad,
mientras que los Santos fundadores, en actitud devota, representan el papel de
las ordenes religiosas en la difusion de la fe y el cuidado de los fieles. La
presencia de elementos arquitectdnicos resalta conexién entre los elementos

celestiales y terrenales.
Descripcion iconografica

El lienzo retrata la importancia de la Virgen Maria en la devocidn cristiana
de los fieles. En el centro de la obra, en la parte superior, se encuentra la Virgen

Maria, entronizada y coronada sobre un pequefo templo, vestida con un manto

147



azul y una tunica roja, colores que representan su divinidad y pureza. Sostiene
en su regazo al Niflo Jesus, quien realiza una sefial de bendicion. La Virgen y el
nino Jesus estan rodeados por angeles celestiales, algunos sosteniendo el
templo donde se encuentra la Virgen y otros en actitud de adoracién con atributos
celestiales como flores. En la parte inferior de lienzo se aprecian los seis Santos
fundadores de las 6rdenes religiosas, dispuestos en grupos de tres, flanqueando
la escena central en actitud de oracion. En el lateral izquierdo se encuentran
santos con mitra y el baculo papal, como autoridades eclesiasticas, mientras que,
en el lateral derecho, se encuentran religiosos con tunicas rojas y blancas, como

San Ignacio de Loyola.

El lienzo es de autor no identificado, se remonta a las ultimas décadas del siglo
XVIL.

3.4.21. Lienzo de la crucifixion de Cristo con la Virgen Maria y Maria
Magdalena.

Imagen 36: Lienzo de la crucifixion de Cristo con la Virgen Maria y Maria Magdalena
del templo San Pedro Apdstol de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

148



Analisis Iconografico

El lienzo de la crucifixidn de Jesus, retrata el dolor y sacrificio de Jesus,
en la cruz. Comparte su sufrimiento con su madre, la Virgen Maria y con San
Juan Bautista. Los elementos iconograficos que se utilizan para retratar el lienzo,

como la calavera, enfatizan la escena del sacrificio de Cristo.

Descripcion iconografica

El lienzo presenta un estilo manierista. En el centro de la composicion se
encuentra la imagen de Jesus crucificado, con la cabeza inclinada mirando hacia
la Pachamama, y con heridas visibles como signo de su sufrimiento. En la parte
superior de la cruz se aprecia la inscripcion “INRI” (lesus Nazarenus Rex
ludaeorum), que se traduce como: Jesus Nazareno Rey de los Judios. En el lado
izquierdo de Cristo, se aprecia con una expresion de dolor y tristeza a la Virgen
Maria, vestida con un manto azul oscuro y una tunica rosada. Mientras que, a en
el lado derecho, se encuentra Maria Magdalena, con una tunica roja y un manto
amarillo sosteniendo un libro, y con un rostro de pesar vy tristeza. Al pie de la cruz
se encuentra una calavera y huesos, haciendo referencia a la muerte y sacrificio
de Cristo

En la Semana Santa, el padre salia en su caballo y sus dos sacristanes, a
peregrinar todas las comunidades durante quince dias, empezando por la zona
este hacia la parte sur, por la parte oeste y entraba por la parte norte. Daba
explicaciones a los comuneros fieles en cuanto a la doctrina cristiana,
verbigracia: el bautismo y las misas lo realizaban en las capillas de las
comunidades (Sutta, 2024).

Por la tonalidad del color se infiere que el pincel pertenece a un discipulo
de Bitti, por los detalles pertenece a su escuela, y es probable que haya sido

pintado en las primeras decadas del siglo XVII.

149



3.5. Retablos del templo de San Pedro Apéstol de Quiquijana.

Los retablos ubicados en los laterales de la nave, estan dedicados a una
advocacion particular, donde los fieles se acercan para hacer sus peticiones y

realizar devociones particulares.

3.5.1. Retablo de Nuestra Senora del Carmen

Imagen 37: Retablo de la Virgen del Carmen del templo San Pedro Apodstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El retablo lateral de la Virgen del Carmen de estilo neoclasico, tallado en
madera y estucado, se encuentra en el muro de la epistola, dentro del presbiterio
del templo. Presenta una sola calle y un solo cuerpo, en cuya hornacina central,
se encuentra la escultura de la Virgen del Carmen con un escapulario en la mano
izquierda y sosteniendo al Nifio Jesus en su mano derecha. La hornacina central,

de fondo azulejo, estd enmarcada en un arco de medio punto, flanqueada por

150



dos columnas decoradas en el tercer orden (corintio), con detalles dorados en la
base y el capitel. En la coronacion se puede apreciar un medallon circular con la
imagen de la Virgen del Carmen y el nifio Jesus. El retablo esta decorado con
patrones geométricos y simétricos en las paredes laterales de la hornacina
central. La elaboracion del retablo se remonta a finales del siglo XIX, por la

presencia del losangeado.

3.5.2. Retablo de la Virgen de los Dolores

Imagen 38: Retablo de la Virgen de los Dolores del templo San Pedro Apoéstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El retablo lateral de la Virgen Dolorosa o de las siete puialadas, tallado
en madera de estilo barroco, esta ubicado en el muro del evangelio, dentro del
presbiterio del templo. Presenta un cuerpo y una sola calle, en un tono rojo como

color predominante, ademas de detalles dorados y decoraciones florales.

151



En la hornacina central, enmarcado por un arco carpanel, se encuentra la
imagen de la Virgen Dolorosa, vestida con un manto negro y coronada con una
diadema de plata, mostrando una expresion de tristeza profunda. A su lado, se
halla San Juan Evangelista, también conocido como Juan el Apdstol o San Juan,
lleva un atuendo negro y dorado, con una mirada que refleja el dolor de

presenciar la crucifixiéon de Cristo.

De acuerdo con un inventario de la iglesia parroquial de Quiquijana,

realizado en 1910, el altar de la Virgen Dolorosa contaba:

El altar de N. [Nuestra] S. [Sefiora] de los Dolores tiene un frontal de plata
con falta de muchas piezas [...] Una diadema de plata de la Virgen Dolorosa
con falta de una estrellita, un corazén con siete espadas, con peso de cinco
libras, cuatro onzas. 5 libras 4 onzas [...] Una diadema siete espadas de la
Virgen Dolorosa”. (AAC. Inventario de la iglesia Parroquial de Quiquijana.

Afo 1910. C-XLV,1,22. F. 4v).
Actualmente no se puede apreciar el frontal de plata en el retablo de la
Virgen Dolorosa. Y el rojo se asocia a la escena de la pasion de cristo, se inifere
que este color se haya mandado a pintar con fines de evangelizacion para

demostrar al hombre andino la pasién de cristo, asociandolo al fiucchu.

3.5.3. Retablo del Nino Jesus Salvador del mundo.

Imagen 39: Retablo del Nifio Jesus Salvador del mundo del templo San Pedro Apéstol
de Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

152



El retablo lateral del Nifio Jesus, de estilo neoclasico, se encuentra en el
muro del evangelio de la nave del templo. Presenta un tallado en marfil con
detalles dorados. El retablo consta de una unica calle y un solo cuerpo, con una

coronacion y un remate.

En la hornacina central con venera, enmarcado en un arco de medio
punto, se encuentra el Nifio Jesus Salvador del mundo, sosteniendo en su mano
izquierda el globo terraqueo coronado con la cruz, mientras que levanta la mano
derecha en sefal de bendicion. Viste un atuendo verde con detalles dorados y
lleva una corona imperial. La hornacina central esta flanqueada por una pilastra
rectangular y una columna saloménica, con un patron de guirnaldas doradas en
espiral, las cuales presentan una ornamentacion dorada tanto en las bases como
en los capiteles, que atribuyen uniformidad y elegancia al retablo. En la
coronacion se puede apreciar una paloma simbolo del Espiritu Santo, rodeada

por amorcillos en la parte superior y una aureola floral en parte inferior.

De acuerdo con la documentacion de archivo la imagen sagrada del Nifio

Jesus, poseia:

Un par de ojotitas de plata, del nifio Jesus, con peso de una onza. 1 onza.
Una corona pequefia de plata del Nifio Jesus con peso de seis onzas. 6
onzas. Un mundito de plata del Nifio Jesus, pesa una onza. Una corona de
plata del Nifio Jesus, algo mas grande que la anterior. (AAC. Inventario de
la iglesia Parroquial de Quiquijana. Afio 1910. C-XLV,1,22, f. 5).

El inventario resalta los valiosos objetos de plata que enriquecian la imagen

del nino Jesus.

En el sotabanco del retablo, se puede apreciar el anagrama “JHS”, que
significa “Jesus Hominum Salvator’, y se traduce al espafiol como “Jesus
Salvador de los hombres”. Este simbolo esta rodeado por decoraciones doradas.
En el remate del retablo se puede apreciar una pequefia cruz blanca, que
armoniza con el resto del conjunto. El retablo fue edificado en la mitad del siglo
XIX, como consecuencia de la moda de dicho estilo que se sobrepuso al estilo

barroco.

153



3.5.4. Retablo del Sagrado Corazén de Jesus.

Imagen 40: Retablo del Sagrado Corazén de Jesus del templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El retablo lateral del Sagrado corazdn de Jesus, de estilo neoclasico, se
encuentra en el muro de la epistola del templo. Presenta un solo cuerpo, una

calle y un remate, y esta estucado en blanco con detalles dorados.

En la hornacina central, de fondo azulejo y con un arco de medio punto,
se encuentra la imagen del Sagrado Corazon de Jesus, una representacion
religiosa que muestra a Jesus de pie con su caracteristico habito blanco y manto
rojo, y con un corazon expuesto visible en el centro de su pecho rodeado por

espinas. La hornacina central esta flanqueada por dos columnas del tercer orden.

154



En la coronacion se puede apreciar el simbolo de la imagen del Sagrado
Corazon de Jesus, que consta del corazén como elemento central, rodeado por
espinas, rememorando la corona que Jesus llevo durante su pasion, y una cruz

encima del corazén, que representa la crucifixion y el sacrificio de Cristo.

En la parte del sotabanco se puede apreciar el simbolo de la eucaristia,
con el vino el pan, que representa el cuerpo y la sangre de Cristo, y una cruz que

simboliza su sacrificio. El retablo pertenece a la segunda mitad siglo XIX.

155



3.5.5. Retablo del Senor de la Columna.

Imagen 41: Retablo del Sefior de la Columna del templo San Pedro Apdstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El retablo lateral del sefior de la Columna, de estilo barroco, se encuentra
en el muro de la epistola del templo. Presenta un tallado en madera y recubierto
en pan de oro, con la presencia de columnas salomoénicas, nichos y detalles
ornamentales en relieve, con figuras y patrones florales que decoran los nichos.
El retablo consta de una unica calle y un solo cuerpo, con una coronacion y un

remate.

156



En el primer cuerpo del retablo, en la hornacina central con venera, se
encuentra la sagrada imagen del Sefior de la Columna. La imagen exhibe el
cuerpo flagelado, vistiendo una phalika blanca con detalles dorados, y apoyada
en una columna de plata. Alrededor de su cuello se puede apreciar una cadena,
evocando la escena de la pasién de Cristo. En las hornacinas laterales con

venera, se aprecia dos imagenes sin atributo.

En el segundo cuerpo, en la hornacina central, se puede observar la
imagen en bulto de San Joaquin. Mientras que, en el lateral izquierdo se
encuentra, San Ignacio de Loyola, fundador de la orden de los jesuitas y, en el
lateral derecho, la imagen del cofundador, San Francisco Xavier. Ambos santos

formaron parte de la contra reforma de la iglesia.

En la coronacioén del retablo, se observan escenas de la Pasion de Cristo,
también conocido como las estaciones de la pasién de Cristo. En la calle central,
se ubica una imagen de la crucifixién de Cristo, junto a la Virgen Dolorosa, San
Juan y Maria Magdalena en el pie de la cruz, toda la hornacina superada por una
paloma blanca que representa el Espiritu Santo. En el lateral derecho de la
coronacion, la caida de Cristo y, en el lateral izquierdo, la flagelacién de Cristo
cargando la cruz. Ambas imagenes laterales estan superadas por pequenas

pinturas del Eccehomo.

En la parte inferior, se aprecia un frontal decorado en plata, que contrasta

con el color dorado del retablo.

El retablo data de la segunda mitad del siglo XVII, época donde el arte
cusqueno entro en su maximo esplendor, especialmente en la ruta del corredor

jesuitico que viene a ser el valle sur.

157



3.5.6. Retablo del Senor de la Caida o Dulce nombre de Jesus.

Imagen 42: Retablo del Sefior de la Caida del templo San Pedro Apostol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El retablo lateral del Sefior de la Caida, de estilo barroco, se encuentra en
el muro del evangelio del templo. Presenta dos cuerpos, tres calles y una

coronacion, tallado en madera y dorado en pan de oro, con columnas

158



salomonicas, nichos y ornamentos en relieve, con figuras y patrones florales que

decoran los nichos.

En la hornacina central con venera, del primer cuerpo, se encuentra la
imagen sagrada del Sefior de la Caida, elevada sobre un nicho dorado. Viste
una tunica blanca con detalles dorados, apoyado en una pequefia roca en color
plata. En el lateral derecho de la hornacina central, se encuentra la imagen de la
Virgen del Rosario con brocateo definido, mientras que, en el lateral izquierdo,
San Francisco de Asis, fundador de la orden franciscana, con el habito y sus

atributos iconograficos.

En el segundo cuerpo, en la hornacina central con venera, se encuentra
una imagen sin atributo. Mientras que, el lateral izquierdo se puede apreciar a
San Pedro Nolasco, fundador de la Orden de la Bienaventurada Virgen Maria de
la Merced, con el habito de la orden, y en el lateral izquierdo, San Ramdn Nonato,
religioso mercedario conocido como el patron de las embarazadas. En la base

del retablo, se puede apreciar un frontal decorado en plata.

Al igual que el anterior retablo se infiere que pertenecié al mismo taller, por
las caracteristicas que presenta, y haciendo un analisis comparativo con los
retablos de los templos cusquefios data de la época del obispo Manuel de

Mollinedo y Angulo por la grandilocuencia del retablo.

159



3.5.7. Retablo de San Martin de Porres.

Imagen 43: Retablo de San Martin de Porres del templo San Pedro Apéstol de
Quiquijana.

Fuente: Fotografia tomada por las tesistas.

El retablo lateral de San Martin de Porres, de estilo neoclasico, se
encuentra en el muro de la epistola del templo. Presenta un estucado en blanco
con detalles dorados y pinaculos. El retablo consta de una unica calle y un solo

cuerpo, con una coronacion y un remate.

En la hornacina central, enmarcado en un arco de medio punto, se
encuentra la imagen de San Martin de Porres, conocido como el Santo de la
escoba. Lleva el habito de la Orden de los Dominicos, de la cual fue miembro, y
elementos caracteristicos que lo acompafian como la escoba, que es un simbolo
de su humildad, un perro, un gato y un raton a sus pies, que representan su amor
por las criaturas de Dios. La hornacina esta flanqueada por pilastras adornadas
con detalles dorados en los capiteles.

160



En la coronacion se aprecia una placa dorada, con simbolos que se
pueden atribuir a San Martin de Porres, como la cruz, una escoba y un rosario.

En el remate del retablo se aprecia una estructura con pinaculos.

Se debe tener en cuenta que el fendmeno del Neoclasico (que consistio en
el derribo de altares de estilo barroco) no solamente afecto a los templos de la
ciudad del Cusco, sino que también tuvo resonancias en los templos rurales.
Como evidencia se tiene este altar. En este entender este retablo fue edificado

en el siglo XIX.

En cuanto a las efigies que se encontraban en el distrito de Quiquijana son

los siguientes:

Cada comunidad tenia su santo patrén: la virgen Natividad de Callatiac,
Patron San Pedro de Ccolca, Virgen del Carmen de Antisuyo, Patron
Santiago de Huacaytaqui, Nino de Praga de Quehuarorgo, San Andres en
comunidad Quiquijana, Virgen de Asunta y San Jose en la comunidad
Pampaquehuar, la virgen Purificada en la comunidad de Ttio y la virgen de
Candelaria en la comunidad de Guaraypata. En la zona urbana del distrito
tenian se realizaban fiestas patronales durante todo el afo. Pero, estas
fueron desapareciendo con la insertacion de las sectas evangelicas. (Sutta,
2024)

Es araiz de la irrupcidn de las sectas evangélicas que muchas costumbres

y practicas religiosas catolicas se estan perdiendo en el distrito de Quiquijana.

Desde la aparicion de las sectas la feligresia fue disminuyendo, pocos
catdlicos. El dos de enero se celebra al Sefior de Dulce nombre de Jesus
(Dios), el catorce se celebra San Hilarion (Santo), con una concurrencia de
poblacion de casi dos cuadras. La festividad del catorce de enero a
desparecido. El dos de enero es indiocargo, y el catorce de enero
misticargo. El indio tenia mas conocimiento que el misti, porque ellos
si adoraban a Dios, en cambio el misti adoraba al santo (Sutta, 2024).

3.6. La figura del maestro pintor Salvador Sandoval Inca en Quiquijana.

De acuerdo con Mesa y Gisberth (1982), se sabe que:

El indio Salvador Sandoval deja su obra en la iglesia de Quiquijana, al sur
del Cuzco, sobre el camino real. Adornan los muros del presbiterio dos
series: una sobre la vida del Hijo Prédigo y otra sobre la Historia de
Lazaro, tema poco frecuente en la iconografia cuzquefia. La firma colocada
al pie del cuadro final del Hijo Prodigo reza: D. Salvador Sandoval inga
faciebat Ano 1659. Ambas series de cuadros, de forma cuadrada, llevan
insertos en la marqueria de la parte superior cuadros pequefos con los
apostoles. El estilio de Sandoval es trasnochado; su pintura es

161



exageradamente alargada y angulosa, abusa de los perfiles; las vestimentas
de los personajes del Hijo Prédigo son arcaizantes. (p.173).

En la misma iglesia y sacristia hay otros cuadros que pueden ser
atribuidos a Sandoval: Cristo Resucitado, Inmaculada Concepcién con
angeles a los pies, San Juan Bautista, El Salvador del Mundo, y varios otros.
En todos ellos se ve que el arte del pintor indio esta ligado a la tenencia flamenca
y no se halla lejos del estilo de Diego Quispe Tito. Una caracteristica de este
pintor es el halo radial que pone en torno a sus figuras de Cristo, Maria y los
santos. Sandoval es un pintor arcaizante que, en fecha tan avanzada como 1659,

sigue las tendencias del Manierismo. Segun Meza y Gisbert (1982):

[...] Sandoval era un indio de la estirpe de los incas, nacido en la parroquia
de San Sebastian, sujeto al cacique Juan Poma Gualpa, a quien
encontramos desde la década del treinta actuando en el Cuzco. Para 1639
era ya maestro acomodado, lo que le permite actuar de fiador en la
obligacion que tiene un paisano suyo, Juan Tecse, con las Cajas Reales.
Era ladino en la lengua espafiola y sabia firmar como lo atestiguan los
documentos en que interviene. (p. 174).

En Quiquijana, puede verse en su templo la pintura mural en su funcién decorativa
sustituyendo tapices, marcos, cornucopias y retablos. Todo esta alli pintado en los
muros y, como un recuerdo de la pintura manierista, en la parte alta hay un friso de
grutescos. Lo fingido, sin llegar a engafiar, es el juego decorador que cuelga un pintado
tapiz, el cual cae desde el artesonado, hasta una simulada hornacina, tapando
parcialmente el friso. Los marcos también son pintados y dejan un vacio para colocar
los lienzos, pero no imitan madera, sino que estan formados de puntillas de encaje,
sobre fondo azul, como en Cay-cay. Es dificil imaginar nada mas extrafio y sorprendente
que la sacristia de la iglesia de Quiquijana, donde todo es irreal y anacrénico; manierista,
mudéjar y barroca al mismo tiempo, nos coloca en un ambiente intemporal, al que
debemos afadir lo fingido de pintadas perspectivas y lo absurdo de los marcos formados

por puntilla de blancos encajes. (Meza y Gisbert, 1982, p. 242).

Existe en Quiquijana un cuadro de San Pedro sentado en el trono papal, con
donantes, que esta firmado por Salvador Sandoval y fechado en 1656. El
cuadro colgaba sobre el arco triunfal, con vista hacia la nave y aun quedan
huellas de su primigenia ubicacién. Dos cosas nos inducen a pensar en
Sandoval como autor: una, que en Quiquijana (sacristia), la pintura deja
lugar especifico para los cuadros de lienzo que integran la composicion
mural y, segundo, al San Pedro presenta en su vestidura puntillas similares
a las que caracterizan la pintura sobre las paredes y artesonado. (...) el
cuadro de San Pedro en Quiquijana nos da la fecha y autor de todo el
conjunto. Creemos que ésta es una posibilidad con muchos visos de

162



verosimilitud, nadie firmaria en los muros, pero si lo hace en un cuadro que
integra la composicion del conjunto, sea éste mural o de lienzo. El arteson
de la nave, del cual quedan restos, pertenece a la misma mano, otro tanto
se puede decir de los cuadros del presbiterio que estan firmados tres afios
después. Quiquijana seria, junto con Andahuailillas, la capilla de Oropesa y
la iglesia de Huaro, un hilo en la cronologia de la pintura mural cuzquefa,
con su fecha 1656. (Meza y Gisbert, 1982, p. 242).

3.7. Pincel de Salvador Sandoval Inca.

No muy lejano en el tiempo se hallan efigies de los dos doctores,
seguramente eclesiasticos, y los cuatro caciques indios que devotamente se
colocan al pie del lienzo de San Pedro, pintado por Salvador Sandoval hacia
1659; dado que no se conoce otro autor identificado, se puede colocar como
ejemplo de lo que sera el género en las décadas 1650-1680. Los rostros muy
convincentes de Sandoval nos hacen ver como los pintores de la época cuando
pintaban santos idealizaban, mientras en las figuras concretas que ofrecian sus
modelos seguian el realismo tan en boga en Espafa durante este periodo.

Pueden colocarse en este mismo momento los retratos.

Grabador
Tema Pintor cuzqueiio Lugar
Flamenco
Templo San Pedro
El hijo prodigo Karel van Mallery Salvador Sandoval P
band | Apostol de
abandona su casa nca
(1571-1635) Quiquijana
El hijo prodigo Templo San Pedro
JO prodig Karel van Mallery Salvador Sandoval p
gasta toda su | Apéstol de
nca
fortuna (1571-1635) Quiquijana
Templo San Pedro
El hijo Prédigo Jan Collaert Salvador Sandoval P
4 ’ | Apostol de
uarda cerdos nca
9 (1556-1625) Quiquijana
El hijo Prodigo es | Adiaen Collaert Templo San Pedro
o Salvador Sandoval
recibido por su | Apéstol de
nca
padre (1555-1623) Quiquijana

(Meza y Gisbert, 1982, p. 105).

163



SALVADOR SANDOVAL INCA

Este pintor pertenece al siglo XVII, pinta para el Templo Parroquial de
Quiquijana LA VIDA DE SAN PEDRO Y SAN PABLO para el presbiterio del
mismo, con un manierismo tardio y para la nave central del mismo templo las
series VIDA DE SAN PEDRO APOSTOL, VIDA DE LAZARO, que son
verdaderas joyas del arte cusqueno religioso. Desde luego quien a pintado esas
valiosas obras de arte, ha debido pintar también bastantes obras mas para otros
lugares las que esperan sus identificaciones respectivas. (Benavente, 1995, p.
106)

Imagen 44: Firma del pintor Salvador Sandoval Inca

Fuente: (Benavente, 1995)

Firma del pintor DON SALVADOR SANDOVAL INCA, que aparece en uno de los
lienzos de la colecciéon de la VIDA DE SAN PEDRO APOSTOL del Pueblo de

Quiquijana, Distrito de la Provincia de Quispicanchi del Departamento de Cusco.

Los lienzos son témperas valiosisimas, de una influencia flamenca, nétese también la
directa influencia de Juan Luis de Riafio, como también los fondos de Diego Quispe Tito.
Esta firma esta preciosamente en uno de los lienzos de la coleccién del lado del
Evangelio que representa LA PARABOLA DEL HIJO PRODIGO. Tiene admirables
marcos multiples tallados y dorados. La historia del Pueblo de Quiquijana tiene una

importancia excepcional en toda esta region. (Benavente, 1995, pag. 106)

164



El templo de Quiquijana, anteriormente edificada con amplias areas a su
alrededor, hoy, por la habilitacion de la carretera asfaltada, ha quedado al
pie de la misma, proximidad que hace que las vibraciones producidas por el
paso diario de los vehiculos ocasionen microfisuramientos principalmente
en la esbelta torre de adobe que es la que presenta mayores dafos (Carrillo,
1995, p. 2).

Esto se corrobora en cartas de Mollinedo que dice que la iglesia de
Quiquijana se acaba de pintar, escribe en 1673, pero se refiere a las obras

hechas en cercana data.

165



CONCLUSIONES

El presente trabajo presenta las siguientes conclusiones:

» Segun los datos vertidos por la historiografia el proceso histérico del
templo colonial de San Pedro Apdstol de Quiquijana comenzo a tener un
panorama mas notable a partir del afio 1670 con el establecimiento de las
ordenes religiosas, y mas aun con el desenvolvimiento en la doctrina del
parroco Alonso Bravo de Paredes y Quifiones, tomando en cuenta que el
ano de su construccidn se habria dado a inicios del siglo XVII, ya que
documentos posteriores dan cuenta de los servicios prestados por este
templo en el adoctrinamiento de los naturales, donde se evidencia el
desarrollo artistico de la pintura cusquefa, con una serie de lienzos que
fueron elaborados por un pintor no muy conocido por la historiografia del
arte cusqueno llamado Salvador Sandoval Inca. Asi mismo, el proceso
estuvo marcado por la consolidacion del sistema doctrinal como un
instrumento de evangelizacion y control social, lo que influyd en la
configuracion arquitectonica, artistica y simbdlica del templo, asi como en
la transformacion de las practicas religiosas de la poblacion indigena.

» La doctrina de Quiquijana se estableci6 como parte del proceso de
organizacion eclesiastica y evangelizacion de los andes impuesto por la
corona espafiola, en el cual se tuvo como propdsito esencial la
evangelizacion de la poblacién indigena a través de la institucionalizacion
de reducciones, la asignacion de doctrineros teniendo como figura a
Alonso Bravo de Paredes y Quifiones y la imposicion de nuevas practicas
religiosas como los sacramentos, a través de estos elementos religiosos
tanto materiales como espirituales, reemplazaron en parte las creencias
andinas preexistentes.

» La funcion que cumplié la doctrina de Quiquijana fue la recopilacién de las
costumbres establecidas por parte de los clérigos especialmente Alonso
Bravo de Paredes y Quinones, quien se enfocdé en controlar el
comportamiento social de la poblacion aborigen, el clérigo también
coadyuvé a configurar el contexto social y religioso de dicha doctrina. Se
debe agregar también que en este periodo cumplieron un rol importante

el clérigo Fernando Zequeyra, quienes recopilaron las costumbres de la

166



doctrina de Quiquijana, teniendo como resultado un padrén de habitantes
en el cual se precisaba los sacramentos que habian recibido.

En cuanto al templo colonial San Pedro Apéstol de Quiquijana, se
evidencid una influencia arquitectonica de estilo renacentista en la parte
exterior del templo. Mientras que, el interior, alberga elementos
decorativos tales como retablos de estilo barroco, de estilo neoclasico y
de estilo rococd, los cuales muestran que hubo presencia de diferentes
ordenes religiosas en la administracion del templo. La cubierta de la nave
central del templo presenta caracteristicas de estilo mudéjar arabesco
presentando casetones policromados. Los estilos artisticos presentes en
el templo San Pedro Apédstol de Quiquijana, corresponden al estilo
barroco y neoclasico, como el Retablo de Nuestra Sefiora del Carmen,
Retablo de la Virgen Dolorosa, Retablo del Nifio Jesus Salvador del
Mundo, Retablo del Sagrado corazén de Jesus, Retablo del Senor de la
Columna, Retablo del Senor de la Caida y el Retablo de San Martin. El
templo presenta diferentes lienzos de Santo y Virgenes, destacando los
lienzos del pintor Salvador Sandoval, quien elaboré obras importantes

como la serie de la vida de Lazaro y la serie de la parabola del hijo prodigo.

167



BIBLIOGRAFIA

Acosta, J. d. (1894 [1590]). Historia Natural y Moral de las Indias. Tomo: Il. Madrid:
Ramén Anglés.

Angles, V. (1983). Historia del Cusco (Cusco Colonial). Tomo II. Lima:
INDUSTRIALgrafica S.A.

Arias, M. (1978). Evangelizacion en América Latina. Teologia y Vida, 93-100.
Armas, F. (1999). La construccion de la iglesia en los Andes. Lima: PUCP.

Armillas, J. (2004). Evangelizacion y sincretismo religioso en México (siglo XVI). En M.
d. Lacarra, Arquitectura religiosa del siglo XVI en Espafa y Ultramar (pags. 7-
38). Zaragoza: Institucion Fernando el Catdlico.

Arriaga, J. (1920). La Extirpacion de la idolatria en el Perd. Lima: Imprenta y Libreria
San Marti y Ca.

Azevedo, P. (2009). Cusco: Continuidad y cambio. Cusco: Municipalidad del Cusco.

Balta, A. (2009). El sincretismo en la pintura de la Escuela Cuzquena. Cultura. N° 23,
101-113.

Benavente, T. (1995). Pintores Cusquefios de la Colonia. Cusco: Municipalidad del
Qosqo.

Benzoni, J. (1967 [1565]). La historia del Mundo Nuevo. Lima: UNMSM.

Cadena, E. (1993). La teoria del Conflicto: esbozo de sintesis. Convergencia: Revista
de Ciencias Sociales(2), 36-51.

Carrillo, J. (1995). Restauracion del templo San Pedro de Quiquijana. Cusco: Instituto
Nacional de Cultura.

Cisneros, L., & Guibovich, P. (1982). Una biblioteca cuzquena del siglo XVII. Historica,
VI(2), 141-171.

Contreras, C. (2009). La economia durante la dominacién colonial temprana. En H.
Noejovich, Economia del periodo colonial temprano. Tomo-Il (pags. 40-45).
Lima: IEP.

Cérdova Salinas, D. (1957 [1651]). Crénica Franciscana de las provincias del Perd.
Ciudad de México: JUS, S.A.

Cossio, F. (1928). Pintura Colonial: Escuela Cuzquefia. Cuzco: H.G. Rozas.

Cruz Amenabar , |. (1986). Arte y sociedad en Chile, 1550-1650. Santiago de Chile:
Ediciones Universidad Catdlica de Chile.

Cuervo, B. (2016). La conquista y colonizacion espafiola de América. Historia Digital,
XVI. N° 28, 103-149.

Dalen, P. (2010). Andlisis de un documento de extirpacion de idolatrias procedente del
complejo arqueolégico Lumbra, valle mnedio del rio Chancay-Huaral.
Investigaciones Sociales. Vol 14. N° 24, 89-112.

168



Duviols, P. (1977). La Destruccién de las Religiones Andinas. Ciudad de México:
Universidad Autonoma de México.

Escobar Medrano, J. E. (2013). Historia del Arte Cusquefio siglos XVI al XIX. La
Plastica, Origenes y Simbiosis. Cusco: REGESA S.R.L.

Escobar, J. (2004). Historia e historiografia de la Catedral del Cusco. Cusco: S/E.

Escobar, J. (2013). Un icono del arte colonial cusquefio: Templo de San Pedro Apdstol
de Andahuaylillas siglos XVII-XVIII. Tesis de Licenciatura. Universidad Nacional
San Antonio Abad del Cusco . Cusco: UNSAAC.

Esponera, A. (1986). La "Reduccion Santo Domingo Soriano" y su entorno rioplatense
en la segunda mitad del siglo XVII. En C. B. Casas, Cuadernos para la historia
de evangelizacion en Ameérica Latina. N° 1 (pags. 35-198). Cusco: Centro
Bartolome de las Casas.

Esquivel y Navia, D. (1980). Noticias cronologicas de la gran ciudad del Cuzco. Tomo
/. Lima: Fundacién Augusto N. Wiesse. Banco Wiesse.

Esquivel y Navia, D. d. (1980). Noticias cronolbgicas de la gran ciudad del Cuzco.
Tomo I. Lima: Biblioteca Peruana de Cultura.

Estenssoro, C. (2003). Del paganismo a la Santidad. Lima: IFEA.

Flores Ochoa, J., Kuon Arce, E., & Samanez Argumedo, R. (1991). De la
Evangelizacién al Incanismo. Histérica. Vol. XV. N° 2, 165-203.

Flores, J., Kuon, E., & Samanez, R. (1993). Pintura Mural en el sur andino. Lima:
Banco de Crédito del Peru.

Gareis, |. (2004). Extirpacion de idolatrias e identidad cultural en las sociedades
andinas del Peru virreinal (siglo XVII). Boletin de Antropologia. Vol. 18 N°. 35,
262-282.

Gisbert, T., & Meza, J. (1985). Arquitectura andina. La Paz: Coleccion Arzans y Vela.

Gonzalez, J. (2009). El santuario de los Remedios, como espacio de apropiacion e
identidad. Tesis de maestria en division de Ciencias y Artes para el disefio.
Universidad Autonoma Metropolitana Azcapotzalco. Ciudad de México.

Gudiel, L. (2007). Restauracion del Templo San Pedro Apostol Quiquijana. Cusco:
INC.

Hinojosa , A. (2012). La pintura cusquefia en la ideologia andina. Lima: Super Grafica
E.LR.L.

Kuon Arce, E. (2011). Del Manierismo al Barroco en murales cuzquefios: Luis de
Riafo. Memoria del Il Encuentro Internacional sobre Barroco, 105-114.

Lara, P., & Antinez, A. (2014). La historia Oral como Alternativa Metodoldgica para las
Ciencias. Revista de Teoria y Didactica de las Ciencias Sociales(20), 45-62.

Latre, M. (1564/1847). El sacrosanto y ecuménico Concilio de Trento. Barcelona:
Ramon Martin Indab.

169



Lopez, C. (2011). El lll concilio de Lima y la conformacién de una normativa
evangelizadora para la provincia eclesiastica del Peru. Intus-Legere Historia.
Vol 5, N° 2, 51-68.

Lorente, S. (1867). Relaciones de los Vireyes y Audiencias que han gobernado el
Perd. Tomo I. Memorial y Ordenanzas de D. Francisco de Toledo. Lima: J.E.
DEL CAMPO.

Martinez Belmonte, M. (2016). Cambio en la sociedad Incaica del Pert tras la
conquista espariola. tesis de la facultad de Filosofia y Letras de la Universidad
de Alicante. Alicante: Universidad de Alicante.

Marzal, M. (1999). La transformacion religiosa peruana. En F. Armas, La construccion
de la iglesia en los andes (siglos XVI-XX) (pags. 143-172). Lima: PUCP.

Maxie Suare, M. (2021). La historia de la evangelizacion en América Latina. Revista
Oratores. Vol. 15, nuim.9, 124 - 128.

Medina, M. A. (1987). El Carisma de Domingo de Guzman y la evangelizacion de
América en el siglo XVI. En C. B. Casas, Cuadernos para la historia de la
evangelizacion en América Latina. N° 2 (pags. 73-117). Cusco: Centro
Bartolome de las Casas.

Mesa, J., & Gisbert, T. (1982). Historia de la Pintura Cuzquefia Tomo I. Lima:
Biblioteca Peruana de Cultura.

Milla, C. (1998). Compendio Histérico del Pert. Virreinato Siglo XVIIl. Tomo IV. Lima:
Milla Batres.

MINISTERIO DE CULTURA. (6 de Diciembre de 2019). Templo colonial San Pedro
Apdéstol de Quiquijana fue restaurado en forma integral. Obtenido de
https://www.culturacusco.gob.pe/noticia/otras-noticias-importantes/templo-
colonial-san-pedro-apostol-de-quiquijana-fue-restaurado-en-forma-integral/

Nieto, L. (2021). Cusco en la Historia. Cusco: Caja Municipal del Cusco.

Pérez, J. M. (1990). Evangelio y Libertad: Primeros dominicos en América. Cusco:
Centro Bartolome de las Casas.

Pizarro, J. (1997). Identidad y mestizaje en el arte barroco andino. La iconografia.
Coleccién Aalten, 197-213.

Polia Meconi, M. (1999). La cosmovision religiosa Andina en los Documentos inéditos
del Archivo Romano de la Compafiia de Jesus (15681-1752). Lima: PUCP.

Sandoval Zapata, K., & Lasso Otaya, H. (2014). Evangelizacion, Encubrimiento y
Resistencia indigena en el valle Sibundoy Putumayo. Colciencias, 1-25.

Silva, G. (2008). La teoria del conflicto. Un marco tedrico necesario. Prolegémenos
Derecho y Valores. Vol. XI. Num. 22., 29-43.

Sousa, B. (2000). Critica de la razén indolente. Sao Paulo: Desclée de Brouwer S.A.

Sutta, A. (9 de octubre de 2024). Lineamientos para el mejor aprendizaje de la doctrina
cristiana. (K. Castilla, & M. Osorio, Entrevistadores)

Taquini, G., Fernandez , M., Manzi, O., & Corti, F. (1969). Historia de la pintura
cuzquena y altoperuana. Universidad 78. N° 8, 149-212.

170



Valenzuela, A. (2020). Historia de Quiquijana. Cusco: S/E.

Vargas Ugarte, R. (1953). Historia de la Iglesia en el Pera (1511-1568). Tomo I. Lima:
Imprenta San Maria.

Vazquez de Espinosa, A. (1948). Compendio y descripcion de las indias occidentales.
Washington: Smithsonian Institution.

Villagomez, P. d. (1649). Carta Pastoral de Exortacion e Instrvccion contra las
idolatrias de los indios del arzobispado de Lima. Lima: Jorge Lopez Herrera.

Villanueva, H. (1982). Cuzco 1689, documentos, economia y sociedad en el sur
andino. Cusco: Centro de estudios rurales andinos "Bartolome de las Casas".

Villanueva, H. (1989). Cuzco Monumental. La imperial ciudad de los incas en la obra
de un mecenas. Cusco: Instituto Nacional de Cultura Cuzco.

Villanueva, H. (1989). Los Mollinedo y el arte del Cuzco colonial. Boletin del Instituto
Riva Aguero. N° 16, 209-2019.

Vifiuales, G. (2004). El espacio urbano en el Cusco colonial: uso y organizacion de las
estructuras simbolicas. Tesis doctoral de la Universidad Nacional de Tucuman.
Tucuman.

171



FUENTES PRIMARIAS

e AAC. Inventario de la iglesia Parroquial de Quiquijana. Ao 1910. C-XLV,
e AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. IV, 4, 77. Afio: 1670.
e AAC. Epoca: Colonial. Seccion: Testamentos. Leg. XI,3,50. Afio: 1758.

e AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXX A, 1, 8. Afio:
1744.

e AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afio:
1754.

e AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXVII, 4, 78. Afio:
1670.

e AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Testamentos. Leg. LXIX, 1, 17. Afo:
1737.

e AAC. Epoca: Colonial. Seccién: Inventarios. Leg. XLIX, 3, 57. Afio: 1674.
BIBLIOGRAFIA DE PAGINA WEB

e Armillas. J. (1990). Evangelizacion y sincretismo religioso en México (siglo

XVI). https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/23/18/1.Armillas.pdf

172


https://ifc.dpz.es/recursos/publicaciones/23/18/1.Armillas.pdf

ANEXOS

ANEXO 01: INVENTARIO DEL TEMPLO PARROQUIAL DE QUIQUIJANA,
ANO 1910. C-XLV,1,22). (DETALLES DE LA NAVE, RETABLO DEL ALTAR
MAYOR, ALTARES Y OTROS).

173



TRANSCRIPCION

F. 22: INVENTARIO DE LA IGLESIA PARROQUIAL DE QUIQUIJANA
Templo Parroquial |

[Al margen] N° 1 (Al margen) Es de una sola nave, sin cruceros, formada de
adobes toda ella, esepto tres arcos de cal y ladrillos que forman dos de ellos las
portadas y uno arco toral. Tiene torre del mismo material que el resto del edificio
con cuatro campanas, una de ellas rajada. El bautisterio esta refeccionado, solo
falta acondicionar la pila de piedra que existe desarmada y la pintura. En el
cuerpo de la iglesia estan tres atares, incluso el mayor que son de madera tallada
y dorada. El altar mayor tiene lo siguiente de plata: un frontal con falta de
pequefias piezas, cinco graderias cuatro columnas, dos puestas de tabernaculo,
sin remate del mismo, dos graderias, dos columnas con su coronacién y un
sagrario. Siete espejos de Venecia, una coleccion de doce cuadros, representan
los apodstoles, otra id [coleccion] de ocho, representan la vida del Salvador, cuatro
de estos malogrados. Otra id [coleccidn] de diez cuadros que representan los PP
[Padres] de la Yglesia algunos de ellos malogrados. El altar de N. [Nuestra] S.
[Sefiora] de los Dolores tiene un frontal de plata con falta de muchas piezas. Un
pulpito en mal estado, varios cuadros de santos. Dos escafos en uso. Cuatro
alfombras: dos antiguas y dos de tripe, el templo se halla en estado de reparo.
En la sacristia hay un armario grande y dos pequefias para guardar ornamentos,
una alasena con chapa y llave, una pila de piedra negra, un escaparate, un

facistol, un teneblero f. 1.

Es copia fiel del original. En Quiquijana a 20 de febrero de 1910
José Luis Delgado

Parroco interino [rubricado] f. 5v

174



ANEXO 02: PADRON DEL PUEBLO DE SAN PEDRO DE QUIQUIJANA,
INDIOS ESPANOLES CONFESADOS Y COMULGADOS EN 1744.

175



176



177



178



179



TRANCRIPCION

Ayllo Guaraipata

Ayllu Cachacallatia

Estado Estado
Nombre Estado civil Nombre o Nombre o
civil Civil
. D"[Don] Juan Casique- D" [Don] Joseph casique-
Lucia Yocra Casada
Sugno casado Solano casado
Bartolome Ylla Casado Agustina Yaqchi Casada Juana Ttito Casada
Josepha Yucra Casada Pasqual Gualpa Casado Joseph Asero Casado
Pedro Ylla solt° [soltero] Josepa Sisa Casada | Manuela Benavides | Casada
Ventura Surco Casado Gabriel Sugno Casado P°[Pedro] Consa Casado
Rosa Malqui Casada Polonia Callasauni | Casada Clara Tito Casada
Marcos
Joseph Romero Casado Pasqual Cama Casado _ _ Casado
Thiraquimuo
Josepha Udca Casada Marcela Sisa Casada | Andrea Cusigualpa Casada
Joseph Ayala Casado Mateo Yupanqui Casado Bartholome Laura Casado
Theresa
Bernarda Puma Casada Gabriela Conchui | Casada . Casada
Colquetinta
Sebastian . _ _
Casado Diego Yupanqui Casado P° [Pedro] Mamani Casado
Catunta
Rosa Surco Casada Antonia Rosa Casada Juana Tito Casada
Sebastian Alfonsa . _
_ Casado Biuda Agustin Laura Casado
Quispe Gualpapcuna
Rosa Malqui Casada Pasquala Luaysa Biuda Maria Sisa Casada
Lucas Quispe Casado Thomas Sona Casado Martin Solano Casado
Sebastiana Ventura
Casada Polonia Maina Casada Casado
Quente Aymachoque
P° [Pedro]
Christina
Nolasco Casado Lucia Sisa Biuda _ Casada
Colquetinta
Combata
Josepha Petrona _ _
_ Casada Biuda Melchor Quispe Casado
Pariente Yungaguaman
Sebastian .
Casado Josep Yupanqui Casado Estefa Gusman Casada
Merma
Sebastiana Sisa Casada Bregida Sisa Casada Matheo Acufia Casado
Sebastian Coto Casado Agustin Quenta Casado Juana Aviruro Casada

180




Josepha Puma Casada Felipa Sisarosa Casada Carlos Ttiraquimvo Casado
Bernabel
_ Casado Julian Quenta Casado Fhelipa Ttito Casada
Champi
solt°
Maria Puma Casada Ysabel Malqui Casada Pasqual Paocar
[soltero]
Gabriel de _ solt° _ _
. solt° [soltero] Nicolas Sugno Maria Conchoi Casada
Quiroz [soltero]
solt®
Lucas Champi Casado Gregorio Amao Silvestre Paucar Casado
[soltero]
Polonia Uailla Casada Thomas Rimachi Casado Lucia Ttito Casada
Sebastian Coto Casado Maria Sisa Casada Simon Chinchero Casado
Josepha Puma Casada Andres Sugno Casado Josepa Aviroro Casada
Lucas Champi Casado Gabriela Chalco Casada Josep Quispe Casado
solt®
Phelipa Yaqchi Casada Manuel Gualpa [soltero] Ynes Guaman Casada
Melchor Champi Casado Alexo Yucra Casado Pablo Fernandes Casado
Josepa Paico Casada Lucia Sisa Casada Felipa Benavides Casada
Diego .
Casado Bartholome Ttito Casado Fernando Amao Casado
Chagquillane
Fran®@[Francisca]
Ynes Ppoco Casada S Biuda Maria Aviroro Casada
isa
Ramos Bilca Casado Ana Pante Biuda Josep Carlos Casado
Josepha Poco Casada Ygnacio Rimachi Casado Margarita Sisa Casada
Pasqual Calla Casado Ysabel Sisa Casada Lorenso Barcaya Casado
Santusa Cauana
Josepha Merma Casada Casada
Consa
Andres Champi Casado Jospeh Apacyopa Casado
Polonia Udca Casada Aguida Ttito Casada
solt°
Andres Quispe Casado Eugenio Ttito
[soltero]
Rosa Champi Casada Eugenio Phufio Casado
solt?
Anttonio Quispe Casado Asencia Sisa

[soltera]

181




Alexo Guaman

Joseph Llampo Casado _ Biudo
Catari
Sebastiana Sisa Casada Lucas Guaman Biudo
Antonio Conto Casado Asencia Tegse Biuda
Josepha Tica Casada Martin Chinchero Biudo
solt?
Thomas Chino Casado Ysabel Sisa
[soltera]
Maria Malqui Casada Rafaila Aviroro Biuda
P° [Pedro] Chino Casado Lorenso Laura Casado
Josepha Uailla | solt?[soltera] Juana Conchoi Biuda
Juan Chino Casado Micaila Aviroro Biuda
Sebastian Uisca Casado Josepha Flores Biuda
Maria Llampo Casada Andrea Flores Biuda
Christobal
Casado Ana Flores Biuda
Caqcha
Josepha _ _ _
. Casada Agustina Acufa Biuda
Yupanqui
P°[Pedro] _ . .
Casado Ysidora Aviroro Biuda
Ollero
Josepha Laime Casada Antonio Laura Casado
Juana solt?
Biuda Maria Aviroro
Loquetane [soltera]
Sebastian Luisa
_ solt° [soltero]
Laime
Melchora Saire Casada
Maria _
Biuda
Choquemaque
Juan Luna solt® [soltero]
Maria Saire Biuda
Lucas Poco Casado
Mateo Saire Casado
Petrona Sisa Casada
Lucas
. Casado
Quispethupa
Juana Cori Casado

182




Lucas Alanya

Casado

Josepha
o Casada
Quispisisa

Lorenso Puma Biudo
Crus Quello Casado
Clara Malqui Casada
Carlos Quito Casado
Melchora Ttica Casada

Diego Nina solt° [soltero]
Juana Paro Biuda
Fran®
[Francisco] Casado
Sairethupa
Juana Paro Biuda
Juan Chalco Casado
Isabel Sisa Casada
Lorenso Quispe Casado
Ysabel Malqui Casada
Lucas Quiros Casado
Rosa Puma Casada
Juan Pariente Casado
Ysabel Quiros Casada
Bartholome
. Casado
Quiros
Margarita
Casada
Choque
Antonio Puma Casado
Polonia Sisa Casada
Lorenso Quiros Casado
Juliana Uailla Casada
Mateo
. Casado
Corimanya
Rosa Malqui Casada
Sebastian
Casada
Combata
Josepha Canto Casada

183




Lucas Caira Casado
Juana Urpi Casada
Matheo Caira Casado
Catalina Poco Casada
Ynes Poco
Josepa Pocco
Fernando Tapya Casado
Catalina Caira Casada
Melchor Yopa Casado
Josepha
Yauaira Casada
Lucas Quispe Casado
Antonia Sisa Casada
Manuel Quispe Casado
Antonia Sisa Casada

Manuel Quispe

solt° [soltero]

Antonio Caira

solt° [soltero]

P° [Pedro]
Casado
Quispe
Polonia Udca Casada
Anttonio Gualpa Biudo
Mateo Cano Casado
Catalina
Casada
Atacgualpa
Cruz Quispe Casado
Pasquala Cori Casada
Juana Cori Casada
Juana Hanco Casada
Silvestre Sisa Casada
Bernarda Malqui Casada
Agustin Chullo Casado
Mateo
. Casado
Cusigualpa

184




ANEXO 03: MEMORIA Y RAZON DE OLIOS, CASAMIENTOS, ENTIERROS Y
FIESTAS QUE SE REALIZO EN EL PUEBLO DE QUIQUIJANA EN EL ANO
1736.

185



186



187



TRANSCRIPCION

Olios

En 15 dias del mes de julio un olio de una criatura

UO000p3rs [reales]

En 20 de julio uvo otro olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 20 de julio uvo otro olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 20 de julio uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 23 de julio uvo otro olio de criatura

U000p3rs [reales]

Agosto

En 9 de agosto uvo un olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 12 de agosto uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

Septiembre

En 26 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 26 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

Octubre (Al margen)

En 27 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 27 de sept® [Septiembre] uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 28 de Octu®[octubre] uvo olio de Criatura

UO000p3rs [reales]

Noviembre

En 4 de nov®[noviembre] uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 8 de nove [noviembre] uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 20 de nov® [noviembre] uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 21 de nov® [noviembre] uvo olio de criatura

U000p3rs [reales]

En 26 de nov®[noviembre] uvo olio de criatura

UO00p3rs [reales]

Diciembre

En 8 de disiem® [diciembre] uvo un olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 19 de disiem® [diciembre] uvo un olio de criatura

UO000p3rs [reales]

En 19 de disiem® [diciembre] uvo un olio de criatura

UO00p3rs [reales]

Total

U009p

[reales]

[pesos]

Henero f. 1

Por la suma de la vuelta U0O09p [pesos] 3 [reales]

En 4 de henero uvo olio de criatura

UO000p3rs [reales]

188



En 7de henero uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 8 de henero uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 10 de henero uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

En 12 de henero uvo olio de criatura

UOO0O0p3rs [reales]

U011 p [pesos]

[reales]

2

189



ANEXO 04 FICHA DE ENTREVISTA

Pregunta: ;Cuales fueron los lineamientos para el aprendizaje de la doctrina
cristiana?

Respuesta: A nosotros nos llevaban al templo para ensefiarnos la doctrina cristiana
los dias miércoles y viernes, nos ubicaban por grupos para que ellos puedan aprender
el Ave Maria, el Padre Nuestro, el Credo, yo Pecador y Jesucristo. algunos no podian
aprender y se quedaban mas tiempo. El tayta cura tenia un canchén de frutales
denominado Frutalcancha, de ahi el tayta cura recogia las frutas y les repartia de
acuerdo al aprendizaje de los rezos. Si aprendias el Padre Nuestro te correspondia
cinco duraznos, si aprendias la oracion de Jesucristo te otorgaban frutas de partir de
quince a veinte. Al oir el sonido de las campanas los pobladores inmediatamente se
dirigian rumbo al templo, habia personas que les gustaba la doctrina cristiana, en
especial la seforita Marcelina Montalvo, quien le apoyaba al tayta cura e incentivaba
a la poblacion. En esos tiempos la religion oficial de la doctrina de Quiquijana fue la
catélica. Primero les ensefiaban a rezar, una vez que aprendian empezaban a
practicar los sacramentos tales como: el bautismo, la primera comunion, la
confirmacién, el matrimonio, la penitencia. Poco a poco les daban clases mas
avanzadas, como por ejemplo la Santa Misa, los mandamientos de la ley de Dios, la
Eucaristia.

ENTREVISTADORES | Karla Rocio Castilla Quispe y Mariluz Osorio
Huamannahui

ENTREVISTADO Angel Sutta

FECHA'Y HORA (9 de octubre del 2024) Distrito de Quiquijana

190



